



بالمؤتمر الدولي الافتراضي الأول بلاغة الجمهور

## ALALAMA REVUE PÉRIODIQUE ACADÉMIQUE INDÉXÉE FACULTÉ DES LETTRES ET DES LANGUES UNIVERSITÉ KASDI MERBAH OUARGLA



العلوم الإنس



المؤتمر الدوئي الافتراضي الأول بلاغة الجمهور العلوم الانسانية في عصر استجابات الجماهير





#### الجمهورية الجزائرية اليمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة قاصدي مرباح ورقلة

#### Université Kasdi Merbah Ouargla

كلية الآداب واللغات



#### Faculté des lettres et des langues

مخبر اللسانيات النصية وتحليل الخطاب

## Laboratoire de Linguistique Textuelle et Analyse du Discours

مجلة العلامة - المجلد (06)، العدد: 02 (عدد خاص)

الترقيم التسلسلي للعدد: 13/2021

Volum 06, n°2. Ns: 13/2021

سكرتير التحرير أ.د على حمودين

رئيس التحرير أ.د.أحلام بن الشيخ

هيئة التحرير

د. هنية عريف — د. علاوة كوسة — د. كمال علوش — أ. د وحيد بن بوعزيز — د. حليمة بن الزوخ — د. القيسي صفاء الدين — د. عبد المجيد شكير — د. الجويد زينب رضا حمودي — د. مصطفى الحيادرة — أ. د زهيرة بولفوس — أ. د حياة أم السعد — د. سعيد تومي — د. علي عبد الأمير عباس — د. محمود بن راس — د. مبروك الجابري — د. محفوظ عبد اللطيف — أ. د. وافية بن مسعود — د. بني عمر زياد — أ. د نعيمة سعدية —

العنوان

مخبر اللسانيات النصية وتحليل الخطاب، جامعة قاصدي مرباح ورقلة، كلية الآداب واللغات، https://www.asjp.cerist.dz/en/PresentationRevue/488 رابط المجلة: EISSN 2676-1718 / ISSN 2478-0197

#### عدد خاص بالمؤتمر الدولي الافتراضي الأول بلاغة الجمهور؛ العلوم الإنسانية في عصر استجابات الجماهير 21 -22 حزيران 2021





تنظيم قسم اللغة العربية/كلية التربية الأساسية جامعة المثنى- العراق بالتعاون مع مخبر اللسانيات النصية وتحليل الخطاب



# فهرس العدد

افتتاحية العدد

| كلمة السيد رئيس المؤتمر                                                       | $\omega$ |
|-------------------------------------------------------------------------------|----------|
|                                                                               |          |
| بلاغة الجمهور والمعارف النقدية دراسة في خصائص النقد من الفضيلة إلى            | Ø        |
| عابة                                                                          | الاستج   |
| ماد عبد اللطيف، جامعة قطر. (قطر)                                              | د. عه    |
| بلاغة الجمهور في الاستجابة لقصائد السياب في الإعلام الجديد                    | Ø        |
| بنت عايز القرشي، جامعة الأميرة نورة بنت عبدالرحمن، (المملكة العربية السعودية) | رحمة ب   |
| تصفيق الجمهور في الخطاب السياسي- دراسة للتصفيق في خطاب تنصيب                  | Ø        |
| للجزائري عبد المجيد تبون                                                      | الرئيس   |
| مد لمين مقرود، المدرسة العليا للأساتذة آسيا جبار، قسنطينة (الجزائر)           | د. محه   |
| استراتيجيات المتكلِّم واستجابة المخاطب البليغة، مقاربة بلاغيّة لمسامرات أبي   | Ø        |
| التّوحيديّ في كتاب "الإمتاع والمؤانسة"                                        | حيّان ا  |
| م الطيبي، الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين، تطوان (المغرب)                 | د. کریا  |
| بلاغة الرفض في الخطاب الشعري اليمني الحديث عند محمد محمود الزبيري في          | Ø        |
| للاغة الجمهور                                                                 | ضوء ب    |
| اجد قائد، جامعة أبين، (اليمن)                                                 | م.م ما   |
| بلاغة الجمهور المفهوم والإجراء                                                | Ø        |
| حسّاني علي حسين، وزارة التربية ،مديرية تربية محافظة البصرة، (العراق)          | م.م ال   |
| شعارات انتفاضة تشرين العراقية، قراءة في ضوء بلاغة الجمهور 169                 | Ø        |

أ.د. محمد فليح الجبوري، أ.د. فوزية لعيوس غازي ، جامعة المثنى (العراق)

| الاستجابات الجماهرية وفاعليها في التغيير                                               | Ø              |
|----------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| عذراء علي نعمه الخفاجي، جامعة البصرة، (العراق)                                         | م. م           |
| بلاغة الخطاب الرياضي واستراتيجيات التأثير،أناشيد جمهور الرجاء الرياضي                  | Ø              |
| پي أنموذجا                                                                             | المغر          |
| عث/ الطاهري إبراهيم، جامعة القاضي عياض مراكش، (المغرب)                                 | الباح          |
| جمهور كرة القدم اللبنانيّة من عَيّ الاهتياج الطّائفيّ إلى بلاغة الاحتجاج السّياسيّ<br> | Ø              |
| نِس محمّد علي زلزلي، الجامعة اللبنانيّة، لبنان                                         | د. يو          |
| بلاغة الجمهور والنكتة السياسية، نكات ثورة يناير 2011 نموذجا 267                        | Ø              |
| سطفى عطية جمعة، الهيئة العامة للتعليم التطبيقي، (الكويت)                               | د.مد           |
| بلاغة الجمهور، دراسة تداولية في تشكل سلطة الخطاب المضاد                                | Ø              |
| صطفى العطار، المركز الجهوي لمهن التربية والتكوين لجهة طنجة تطوان، (المغرب)             | د. مد          |
| في بلاغة جمهور الخطاب الأكاديمي الرقمي: بحث في آليات التأثير والإقناع 308              | Ø              |
| بد الوهاب صديقي، جامعة ابن زهر أكادير، (المملكة المغربية)                              | د. عا          |
| بلاغة الجمهور الافتراضي، دراسة استجابات الجمهور الافتراضي الرياضي في ظل                | Ø              |
| عة كورونا                                                                              |                |
| شعيب العصبي، الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين لجهة الدار البيضاء سطات،              | د.بور<br>(المغ |
|                                                                                        |                |
|                                                                                        | Ø.             |
| 349                                                                                    | •••••          |
| ممد أفيلال، جامعة عبد المالك السعدي، تطوان، (المغرب)                                   | د. مع          |



#### افتتاحية العدد

دأبت مجلة العلامة للدراسات اللغوية والأدبية والنقدية منذ ظهورها على مواكبة النشاطات العلمية المتميزة، منفتحة على شراكات علمية تكرّس ثقافة التعاون العلمي بين الجامعات الجزائرية والدولية، بما يكفل التكوين والتطوير العلمي المتميّز للباحثين والطلبة ويمكّنهم من التعرف على الباحثين المتخصصين في مختلف المجالات البحثية اللغوية والأدبية والنقدية.

وفي هذا الإطار يقدّم هذا العدد مادة علمية ثريّة، هي نتاج تعاون على جاد ومشترك بين مخبر اللسانيات النصية وتحليل الخطاب، وكلية التربية الأساسية بجامعة المثنى بالعراق، يقضي بنشر أبحاثٍ قيّمة متخصصة كانت موضوعا لمؤتمر على افتراضي بعنوان؛ "بلاغة الجمهور؛ العلوم الإنسانية في عصر استجابات الجماهير"، و إيمانا منا بأهمية البحوث التي قدّمت في هذا المؤتمر، أبت هيئة تحرير المجلة – وبعد طلب من رئيسه - إلا أن تتطوع لنشرها في عدد خاص، فحظيت جميع المقالات بالمراجعة العلمية المتخصصة مستعينة بكوادر علمية جادة لم تدخر جهدا منذ أن وصلتها المقالات للتقييم والتصويب والتوجيه، فالشكر كل الشكر لمن ساعدنا على نشر هذا العدد متمنين أن تطوّر هذه الجهود مستقبلا في سبيل رقيّ البحث العلي في الجامعات العربية.

وإن كانت لنا كلمة أخيرة نوجّهها في افتتاحية هذا العدد فهي الشكر والامتنان والتقدير الخاص للأستاذ الدكتور "عماد عبد اللطيف" الذي اختار مجلة العلامة للظفر بنشر هذه الأبحاث المتميزة، وحرص على ذلك أيّما حرص متابعا معنا مراحل النشر خطوة بخطوة، وهو حرص العالم الخلوق الذي عهدناه منه، أدامه الله وجميع الباحثين المخلصين للعربية في جميع أصقاع الأرض ونفع بهم.

أ.د أحلام بن الشيخ رئيس التحرير



#### كلمة السيد رئيس المؤتمر

#### أ. د. محمد فليح الجبوري

تحت شعار (آفاق جديدة في العلوم الإنسانية) وبعنوان (بلاغة الجمهور: العلوم الإنسانية في عصر استجابات الجماهير) وبحضور مائز جرت فعاليات المؤتمر العلمي الدولي الافتراضي الأول الذي أقامه قسم اللغة العربية /كلية التربية الأساسية/ جامعة المثنى في جمهورية العراق في يوم الثلاثاء الموافق ٢٢-٢-٢٠١١.

ولعلنا لا نجانب الصواب إذا قلنا: إن مشروع (بلاغة الجمهور) النقدى هو توجه معرفي ومحاولة جادة لإعادة إحياء الدعوات التجديدية للبلاغة العربية التي نادي بها كل من: أحمد ضيف وأمين الخولي وأحمد الشايب في النصف الأول من القرن العشرين، ومن جاء بعدهم في نصفه الآخر؛ من أمثال رجاء عيد وحمادي صمود ومحمد عبد المطلب وأحمد مطلوب وناصر حلاوى وغيرهم، وفي الوقت ذاته نجده يمثل أنموذجا مناسباً لدعوات إنصاف الهامش وتبادل الأدوار مع المركز، ولا سيما بعد أن علا صوت الجمهور، وبدأ يفرض سلطته على المتلقى من خلال هيمنة تطبيقات التواصل الاجتماعي على الحياة المجتمعية بشكل لافت ومخيف، وقد تجلى ذلك بوضوح بعد ثورات الربيع العربي وما تلاه من تطورات سياسية خطيرة في الساحة العربية والدولية، وعلى الرغم من أن هذا المشروع المعرفي مازال في طور مراهقته، بيد أنه حقّق الكثير من الاشتغالات النقدية المهمة على مستوى التأليف وعقد المؤتمرات والندوات، وقطع أشواطا كبيرة مقارنة بعمره الزمني، إلا أنّنا نجده \_ومع كل ما تحقّق\_ بحاجة إلى رعاية علمية نقدية مخلصة؛ لكثرة الإشكالات الحافة به، بدأ من المتن الذي يمثل علامة فارقة فيه، فهو يمنع شرعية الوجود لمتون الهامش التي كانت خارج أسوار الاشتغال النقدي؛ لأنها لا تخضع لمقومات بناء النص جماليا التي فرضتها سلطة الأدبية والجمالية، مرورا بالأدوات الإجرائية التي بها حاجة إلى إعادة القراءة، والإنتاج بما يتلاءم والمتن الجديد، وصولا إلى المصطلح الذي ينزاح عن دلالته المتداولة اعتمادا على مادة وموضوع هذا الاشتغال ووظيفته، ولن يتم هذا الأمر إلا بجهود حثيثة على مستوى التنظير والتطبيق، ليستقيم اشتغالاً نقديا راسخاً في ساحة النقد العربي الحديث.

إنّ هذا المؤتمريعد الأول من نوعه في الجامعات العراقية، وقد شهد مشاركة العشرات من الباحثين والنقاد، إذ تمّ قبول عدد من الأبحاث ورفض أخرى بما يتوافق ومحاور المؤتمر واشتغالاته، ولا سيما أنّ الهيأة المشرفة على المؤتمر انتخبت لعضوبة لجنته العلمية شخصيات

نقدية فذّة في الساحة النقدية العربية اليوم وتمّ اختيارهم وفقا لاشتغالهم في هذا التخصص، وقد توزعوا على مصر والعراق وتونس والمغرب والجزائر والمملكة العربية السعودية ولبنان.

افتتح المؤتمر جلساته النقدية بمحاضرة لمؤسس هذا التوجه المعرفي أ.د. عماد عبد اللطيف بعنوان (بلاغة الجمهور نظرة مستقبلية)؛ تناول فيها الآفاق المستقبلية لهذا المشروع، فضلا عن وقوفه على أهم قضاياه التي مثلت هاجسا لدي الكثير من المهتمين ببلاغة الجمهور، في حين شهدت الجلسة الأولى تقديم أوراق كل من: د. مصطفى العطار(المغرب) التي جاءت بعنوان: بلاغة الجمهور دراسة تداولية في تشكيل سلطة الخطاب المضاد )، ودراسة أ.د. محمد فليح الجبوري وأ.د. فوزية لعيوس الجابري(العراق) التي كانت بعنوان: (انتفاضة تشرين العراقية قراءة في ضوء بلاغة الجمهور)، ودراسة د. يونس محمد علي زلزلي(لبنان) الموسومة بـ:(جمهور كرة القدم اللبنانية من عي الاهتياج الطائفي إلى بلاغة الاحتجاج السياسي)، ودراسة د. مصطفى عطية جمعة (الكويت) التي جاءت بعنوان: (بلاغة الجمهور والنكتة السياسية نكات ثورة يناير 2011 أنموذجا)، ودراسة م.م. رحمة القرشي( السعودية) الموسومة بـ:( بلاغة الجمهور في الاستجابة لقصائد السياب في الإعلام الجديد)، ودراسة م.م. ماجد قائد قاسم ( اليمن ) بعنوان ( بلاغة الرفض في الخطاب الشعري اليمني المعاصر عند محمد محمود الزبيري- مقاربة في ضوء السيمياء وبلاغة الجمهور)، ودراسة م.م. علي حسين الحساني ( العراق) التي كانت بعنوان ( بلاغة الجمهور: المفهوم، المنهج، الإجراء )، ودراسة أ.د. عبد الوهاب صديقي ( المغرب ) بعنوان ( في بلاغة جمهور الخطاب الأكاديمي الرقمي: بحث في آليات التأثير والإقناع).

واختتمت الجلسة بمداخلات الحضور التي شهدت إثارة قضايا نقدية جديدة مستثمرين وجود مؤسس توجه بلاغة الجمهور أ. د. عماد عبد اللطيف.

أما الجلسة المسائية فقد شهدت تقديم أوراق كل من: أ.د. عماد عبد اللّطيف (مصر) الموسومة بر بلاغة الجمهور والمعارف النقدية دراسة في خصائص النقد من الفضيلة إلى الاستجابة)، ودراسة أ.م. محمد الأمين مقرود ( الجزائر) التي كانت بعنوان (تصفيق الجمهور في الخطاب السياسي – دراسة للتصفيق في خطاب تنصيب الرئيس الجزائري عبد المجيد تبون)، ودراسة د. محمد أفيلال (المغرب) الموسومة بـ: (صورة الولي من الهوية إلى التقديس مقاربة بلاغية لصلحاء الزاوية الشرقاوية)، ودراسة د. كريم الطيبي (المغرب) بعنوان: (استراتيجيات المتكلِّم واستجابة المخاطب البليغة مقاربة بلاغية لمسامرات أبي حيّان التوحيديّ في الإمتاع والمؤانسة)، ودراسة د.إبراهيم الطاهري (المغرب) بعنوان: (بلاغة الخطاب الرياضي واستراتيجيات التأثير -أناشيد جمهور الرجاء الرياضي المغربي أنموذجا -)، ودراسة م.م. عذراء علي الخفاجي ( العراق ) التي كانت بعنوان (الاستجابات الجماهرية وفاعليتها في التغيير "مجسم الكعبة في كربلاء")، ودراسة م.م. بوشعيب العصبي (المغرب) الموسومة بـ (بلاغة جمهور الكعبة في كربلاء")، ودراسة م.م. بوشعيب العصبي (المغرب) الموسومة بـ (بلاغة جمهور الكعبة في كربلاء")، ودراسة م.م. بوشعيب العصبي (المغرب) الموسومة بـ (بلاغة جمهور الكعبة في كربلاء")، ودراسة م.م. بوشعيب العصبي (المغرب) الموسومة بـ (بلاغة جمهور الكعبة في كربلاء")، ودراسة م.م. بوشعيب العصبي (المغرب) الموسومة بـ (بلاغة جمهور الكعبة في كربلاء")، ودراسة م.م. بوشعيب العصبي (المغرب) الموسومة بـ (بلاغة جمهور الرباضي الافتراضي والمناخب في ظل جائحة كورونا ).

- أما الجلسة الختامية فقد تضمنت أهم التوصيات التي خرج بها المؤتمرون اعتمادا على ما قُدم من أوراق نقدية، وبمكن إيجازها بالآتى:
- إنّ حداثة توجه (بلاغة الجمهور) يستوجب وجود الرأي والرأي الآخر؛ لذا يدعو المؤتمر إلى الوقوف على الآراء المخالفة لهذا المشروع التي تثير الإشكاليات التي تكون بلا شك من أهم مقومات قوته إذا ما تمّ معالجتها وإيجاد الحلول لها وإقناع الآخر بفاعليتها، ومناقشتها بكل موضوعية وبشكل على بغية سدّ الثغرات في مضمار هذا التوجّه المعرفي.
- تحديد مساحة اشتغال توجّه (بلاغة الجمهور) ونريد بها هنا المتون التي يشتغل عليها، وعدم زجّ هذا التوجّه في ساحة متون أخرى هي نتاج السلطة الأدبية التي غايتها الجمال والشعرية، وحصرها بالمتون الجماهيرية؛ لأنها مصدر قوة هذا التوجه المعرفي.
- السّعي لوضع خطوط عامة ضابطة لكيفية اختيار المتن الجماهيري المناسب للدراسة، وتحديد مواصفات هذه المتون من حيث التوجّه والأيديولوجيا، للإجابة عن سؤال افتراضي، أين هذا التوجه من المتون التي تنتجها جماهير السلطة والأحزاب والأديان والطوائف وكل التصنيفات الأخرى؟ لأن هذا المشروع يقوم على قضية جوهرية أساسية، وهي دراسة المتون المقاومة للسلطة بمختلف مسمياتها.
- دراسة علاقة مشروع (بلاغة الجمهور) مع المناهج النقدية، التي تشاطره المتن والتوجه؛ مثل سيميائية الإشهار، وسيميائية الصورة، وفتح حوارات مع هذه الاشتغالات بغية تحديد مساحات الاشتغال والأدوات والغايات، وتوظيف ما يمكن توظيفه استثمارا للوقت والجهد.
- زجّ هذا المشروع المعرفي في مساحات الاشتغال الأكاديمي بوصفه مادة دراسية تستحق الوقوف عليها وتوجيها حداثويا، وبوصفها مساحة للاشتغال البحثي في الرسائل والأطاريح التي تمنح صاحبا شهادة أكاديمية.
- رصد المتون الجماهيرية التي تصلح لأن تكون أنموذجا للدراسة من خلال اختيار الأنموذج الدال والكاشف.
- إقامة الندوات والمؤتمرات التي تتناول مشروع (بلاغة الجمهور) والوقوف على أهم الإشكالات التي تعترض مسيرته وإيجاد الإجابات التي تقود إلى الاقناع.
  - جمع اشتغالات بلاغة الجمهور في مؤلفات موحدة ليسهل على القارئ الوصول إليها.

# بلاغة الجمهور والمعارف النقدية دراسة في خصائص النقد من الفضيلة إلى الاستجابة د. عماد عبد اللطيف جامعة قطر

#### emadaaeg@yahoo.com

| تاريخ النشر: 2021/08/01 | تاريخ القبول: 2021/07/24 | تاريخ الإرسال: 2021/07/01 |
|-------------------------|--------------------------|---------------------------|
|-------------------------|--------------------------|---------------------------|

#### Abstract:

This article explores the concept of critique in the Rhetoric of Audience (RA) in comparison to well-established critical disciplines such as Critical Discourse Analysis (CDA). The article is divided into two parts; the first identifies three characteristics of critique in RA: (1) it combines knowledge and action; (2) it takes the form of a rhetorical response, (3) It is a virtue of resisting communication distortions. These characteristics are based on recalling the linguistic meanings of the term Critique and benefit from contemporary philosophical concepts of criticism, particularly Foucault's concept of criticism as the virtue of resisting blind obedience. The second part of the article explores the position of RA in Habermas's critical knowledge classification. It reviews Habermas's classification of knowledge into natural, hermeneutic, and critical, proposing that AR falls in an undefined intersection of the three categories. It concludes by examining the peculiarities of critique practice in AR compared to CDA that include the concept of practiced critique, its corpus, purpose, and target audiences.

*Keywords*: Critique, action, rhetorical response, virtue, resistance, Rhetoric of Audiences, Critical Discourse Analysis, Critical knowledge.

مُلْجَصُلُ لِلْبُحِيْثِ

يستكشف هذا المقال خصوصية مفهوم النقد في بلاغة الجمهور، مقارنة بحقول معرفية نقدية راسخة مثل التحليل الناقد للخطاب. ينقسم المقال إلى جزأين؛ يبلور أولهما خصائص النقد في بلاغة الجمهور، ويحددها في ثلاثٍ، هي (1) جمعه بين مكونين أحدهما معرفي والآخر أدائي، (2) اتخاذه شكل الاستجابة البليغة، (3) كونه فضيلة مقوّمة لتشوهات التواصل. يستند هذا التحديد لخصائص النقد في بلاغة الجمهور إلى الجذور اللغوية للكلمة في أصلها العربي واللاتيني معًا؛ للبرهنة على أن ممارسة النقد كانت تعني إنجاز أفعال مادية ملموسة، علاوة على الإفادة من مفاهيم فلسفية معاصرة للنقد، لا سيما مفهوم فوكو للنقد بوصفه فضيلة مقاومة الطاعة العمياء، ودمجهما مع مفهوم الاستجابة البليغة.

يستكشف الجزء الثاني من المقال موقع بلاغة الجمهور من حزمة العلوم النقدية عند هابرماس، منطلقًا من نقد تقسيم هابرماس للمعارف إلى طبيعية وتأويلية ونقدية، مقترحًا وقوع بلاغة الجمهور في منطقة تقاطع المعارف الثلاث، وصولًا إلى فحص خصوصيات الممارسة النقدية في بلاغة الجمهور مقارنة بالتحليل الناقد للخطاب. ويحددها في ثلاث، هي: (1) هوية النقد الذي تمارسه بلاغة الجمهور، (2) مدونة النقد، (3) غايته، وجمهوره.

الكلمات المفاتيح: النقد، الفعل، الاستجابة البليغة، الفضيلة، المقاومة، بلاغة الجمهور، التحليل الناقد للخطاب، المعارف النقدية.

#### مدخل

في عبارة دالة يصف إيمانويل كانط Kant عصرَه بأنه "عصر النقد" . كتب فيلسوف التنوير هذه العبارة في ثمانينيات القرن الثامن عشر بعد أن أسَّس مشروعًا معرفيًا متمحورًا حول النقد critique، بفضل أعماله "نقد العقل العملي"، و"نقد العقل الخالص"، و"نقد ملكة الحُكم" ، بعد ما يقرُب من قرنين ونصف القرن ربما يكون وصف كانط لزمنه ما يزال صالحًا لوصف زمننا إلى حد كبير. فقد تعددت هويات النقد؛ إذ يمكن إدراكه بوصفه نظرية، أو منهجًا، أو حقلًا معرفيًا، أو ممارسة عقلية، أو ممارسة اجتماعية وسياسية وثقافية. واتسعت

مجالات اشتغاله لتشمل جُلَّ سياقات التواصل الإنساني، حتى غدا خصيصة مائزة للعصر الحديث.

قدَّم التراكم المعرفي حول النقد أجوبة مهمة حول ماهيته، لكنه -في الآن نفسه - فتح الباب أمام تساؤلات أكثر تنوعًا وعمقًا، ويلاحظ رفنسو "أن النقد أصبح أكثر إشكالية وغموضًا. لقد أصبح أقرب أن يكون مشكلة تطرح العديد من التساؤلات، مثل: كيف نمارس النقد الآن؟ ما أشكاله؟ وما التوجهات نحوه؟".

لقد اتسع الاهتمام بالنقد حتى غدا محور حزمة من العلوم، تحمل اسمه، وتُعرَف به، هي العلوم النقدية. فبحسب هابرماس، تُنتج هذه العلوم معرفةً نقدية في الجمهور منذ لحظة هدفها تحرير البشر من تشوهات التواصل الإنساني. وقد أعلنت بلاغة الجمهور منذ لحظة تدشينها انتسابها إلى المعارف النقدية التحررية. وعلى الرغم من أنها تراجع طبيعة ارتباطهما، على نحو ما سنرى لاحقًا، فإنها تُدرك - في الآن نفسه- قوة هذا الارتباط. وهو ما يُعزز جدوى تخصيص هذا المقال لاستكشاف الأبعاد النقدية لبلاغة الجمهور. فعلى الرغم من أن ممارسة النقد عولجت في الفلسفة الغربية بوصفها نشاطًا فرديًا ذا طابع نخبوي، يسعى هذا المقال إلى استثمار هذا التراث الفلسفي حول مفهوم النقد في إطار بلاغة الجمهور، التي تشتغل على استجابات جماعية أو فردية، يُنتجها عموم الناس، في سياقات التواصل العمومي، وتطويعه لخدمة غاية بلاغة الجمهور في تمكين الجماهير، بواسطة دعم قدرتها على إنتاج استجابات بليغة.

يدرس المقال الهوية النقدية لبلاغة الجمهور؛ فهو يفحص الملامح النقدية في بلاغة الجمهور، وعلاقاتها بالحقول النقدية الأخرى، لا سيما التحليل الناقد للخطاب، ويستكشف ما تضيفه بلاغة الجمهور إلى التوجهات النقدية في العلوم الإنسانية؛ ويحددها في ثلاثة إسهامات جديدة؛ الأول: إدراك استجابات الجمهور بوصفها خطابًا، والثاني: إضافة بُعد تحليل الاستجابة إلى أبعاد تحليل الخطاب في المقاربة الأهم للتحليل الناقد للخطاب؛ أعنى مقاربة فيركلف، والثالث:

تقديم مفهوم (الأفعال النقدية)، الذي تبتغي بلاغة الجمهور تدشينه، بواسطة ترسيخ مفهوم الاستجابة البليغة الذي أقترحه بوصفه جسرًا بين المعرفة النقدية والفعل النقدي.

لإنجاز الأهداف السابقة يقوم البحث بصياغة مفهوم للنقد بوصفه فعلاً، فاحصًا جذور المصطلح في اللغتين العربية واللاتينية، التي مثلت جذرًا للاستعمالات الحديثة له في الفلسفة الغربية تحديدًا. يبرهن فحص الدلالات المعجمية للجذور المستعملة في الدلالة على النقد على أن ممارسة النقد كانت تعني إنجاز أفعال مادية ملموسة، استنادًا إلى أفعال التمييز والتقييم. كما يدعم تصور النقد بوصفه فعلا بوساطة الإفادة من مقاربات معاصرة للنقد، مثل مقاربة فوكو التي تنظر إلى النقد بوصفه فضيلة، وتصور هابرماس للفعل النقدي، ويربط هذين التصورين بإدراك بلاغة الجمهور لهويتها الذاتية، قبل أن ينتقل إلى فحص ما تقدمه بلاغة الجمهور للمعارف النقدية الراهنة. وينقسم البحث، من ثمً، إلى جزأين؛ يبلور أولهما هوية للنقد بوصفه فعلا، وخطابًا، وفضيلة. ويحدد الثاني موقع بلاغة الجمهور من حزمة المعارف النقدية عند هابرماس، منطلقًا إلى نقد تقسيمه للمعارف إلى تقنية وتأويلية ونقدية. علاوة على استكشاف خصوصيات الممارسة النقدية لبلاغة الجمهور مقارنة بالتحليل الناقد للخطاب.

#### 1. ماهية النقد في بلاغة الجمهور: من المعرفة إلى الاستجابة

#### 1.1. النقد بوصفه فعلًا

للوهلة الأولى يبدو النقد عملية عقلية معرفية، إذ يصوَّر بوصفه فعلا ذهنيًا بالأساس، يتطلب تشغيل (الذهن)، لاستكشاف السلبيات، والإيجابيات أحيانًا. وبغض النظر عن الحقل المعرفي الذي يُمارس النقد فيه، فقد كان المكون العقلي المعرفي للنقد الأكثر حضورًا ومحورية، على نحو ما نرى في دلالات النقد في ثلاثة علوم أساسية هي فقه اللغة، والمنطق، ودراسات الشعرية. وبحسب رفنسو Raffnsøe، في مقال مهم حول المنعطف النقدي في عصر النقد، فإن "النقد في فقه اللغة كان يُحيل إلى القدرة على تمييز المصادر الحقيقة القديمة من الزائفة، أما في المنطق فقد استُعمل النقد للإشارة إلى القدرة على التحليل والتقييم التي مكنت من تطبيق المنطق. وفي دراسات الشعرية poetics ، كان النقد يعني القدرة على تطوير أحكام قيْمة أثناء ترتيب أعمال

أدبية معينة بحسب جودتها أو رداءتها" • . والنقد في العلوم الثلاثة السابقة – بحسب رفنسو-هو عملية عقلية تشتمل على قدرات التمييز والتحليل والتقييم.

على الرغم من محورية المكون العقلي المعرفي للنقد، فإن النقد في جذره اللغوي في اللغات اللاتينية والعربية ينطوي على مكون أدائي سلوكي جوهري. فالجذر اللغوي للمفردات الدالة على النقد في اللغات الأوروبية الحديثة هو كلمة Kritik اللاتينية، التي تشير "إلى رد الفعل [أي] (ما الذي يُمكن أن يُفعَل)" ومن ثمّ، فإن الدلالة اللغوية اللاتينية لكلمة نقد تتمحور حول الفعل. وهذا المكون السلوكي للأصل اللاتيني، الذي ينطوي على إدراك النقد بوصفه فعلا نرى أثرًا له في تعريف فن النقد في التراث اليوناني فُظر إليه على نحو كبير على أنه قدرة على التمييز والتقييم والوصول إلى قرارات ألى وعلى الرغم من أن تصور النقد في التراث اليوناني، بحسب المفهوم السابق، يقصره على القدرة المهيئة لإنجاز أفعال، وهي تحديدًا الوصول إلى قرارات استنادًا إلى تمييز وتقييم، فإن هذه القدرة غير منفصلة عن الفعل ذاته: إذ هي شرط له، وإن لم تكن بالضرورة تقود دومًا إليه. وعلى الرغم من أن رفنسو لا يعطي اهتمامًا لفحص مكون الفعل في مفهوم النقد في التراث اليوناني واللاتيني، ويُركّز بدلًا من ذلك على المكون المعرفي التقييمي له، فإن مفهوم النقد بوصفها مرتبطًا بالفعل مهم في هذا البحث؛ لكونه يوفر أرضية كلاسيكية لتصور بلاغة الجمهور للنقد بوصفه عملية استجابة، البحث؛ لكونه يوفر أرضية كلاسيكية لتصور بلاغة الجمهور للنقد بوصفه عملية استجابة،

في الحقيقة، فإن مكوِّن (الفعل) في الكلمات الدالة على النقد في اللغة اللاتينية يتوافق مع دلالة الأصل اللغوي للكلمة في اللغة العربية، الذي يَعني التمييز بين الجيد والرديء واصطفاء الجيد، واستبعاد الرديء. وينطوي التمييز بالطبع على أفعال التعرُّف، والتصنيف، والتقييم، وعلى إنجاز فِعْلَي اختيار واستبعاد ناتجين عنها. ففي كتاب العين، أقدم معاجم العربية، يذكر الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت 175هـ؟-786م) أن:

" النَّقْدُ: تمييز الدراهم وإعطاؤكها إنسانًا وأخذها. والانتِقادُ والنَّقدُ: ضرب جوزة بالإصبع لعبًا، ...، وكل شيء ضربته بإصبعك كنقد الجوز فقد نقدته. والطائر ينقد الفخ أي ينقره بمنقاره. والإنسان ينقد بعينيه إلى الشيء وهو مداومته النظر واختلاسه حتى لا يُفطَن له"<sup>7</sup>.

أول ما نلاحظه على ما أورده الخليل في معجمه التأسيسي أن المعنى المعجمي للنقد، الذي يربطه بفحص العملات المالية، لا يشتمل على المكون المعرفي التقييمي المتصل بالقدرة على التمييز بين المزيف منها والحقيقي فحسب، بل يضم كذلك مكونًا سلوكيًا، يظهر في صورة أفعال مترتبة على هذا التمييز، مثل الإبقاء والاستبعاد، والأخذ والعطاء. ويصوَّر فعل النقد في الأمثلة التي أوردها الخليل بأنه فعل حماية وإنقاذ؛ فالنقد هو الذي يقي العصفور من الوقوع في الفخ، ويحولُ بين صاحب المال والاحتيال عليه بإعطائه عملات مزورة. النقدُ وفق هذا الجذر المعجمي القديم ينطوي على مكونين: الأول معرفي تقييمي، والثاني سلوكي مؤسَّس على المعطيات المعرفية والتقييمية. وللنقد وفقًا لهذا التصور وظيفة أساسية هي مقاومة الوقوع في شَرَك مجازي (مثل قبول شخص عملة مزيفة على أنها حقيقية) أو شرك حقيقي (مثل وقوع طائر في فخ صياد).

تبدو الدلالات المعجمية لكلمة "نقد" في الاستعمال العربي القديم وثيقة الصلة بما يُزمع هذا البحث اقتراحه على الباحثين المعاصرين. وعلى وجه التحديد، فإنه يسعى إلى تغيير وجهة النظر المستقرة لحدود النقد بما يتسق مع الدلالة اللغوية المعجمية للكلمة في الاستعمال العربي القديم، لتشمل علاوة على العمليات المعرفية المرتبطة بالتحليل والتقييم عملية أدائية هي إنتاج استجابات بليغة، محفرًا على إدراك النقد بوصفه فعلا مقاومًا للوقوع في شرك الخطاب.

#### 1. 2. النقد بوصفه استجابة بليغة: من المعرفة النقدية إلى الفعل النقدى

يشير مفهوم الاستجابة البليغة إلى العلامات اللغوية وغير اللغوية التي يُنتجها الأفراد المشاركون في التواصل العمومي لمقاومة الخطابات التي تمارس تمييرًا أو عنصرية أو تلاعبًا أو هيمنة أو إقصاءً أو غيرها من أشكال إساءة استعمال الخطاب. تشمل لائحة الاستجابات البليغة كمًّا كبيرًا من العلامات تتنوع بحسب نوع التواصل، وسياقه، ووسيطه، وقيوده. ففي التواصل الحي

وجهًا لوجه يمكن للمشاركين إنتاج استجابات مرئية مثل تعبيرات الوجه، وحركة الجسد، ونظرات العين... إلخ، أو علامات غير لغوية مثل الهمهمة والتشويش والتصفيق... إلخ، أو علامات لغوية مثل المقاطعة والهتاف... إلخ 8.

إنني أحاج بأن غاية النقد في سياق الخطابات العمومية يجب أن تكون إنجاز أفعال action، وليس مجرد التمييز والتقييم. وأن التجلي الأهم للنقد هو الاستجابة التي يقوم بها الناقد تجاه المنقود. وهذا الطرح يُغير على نحو جذري من طريقة إدراكنا لفعل النقد، ويجعله وثيق الصلة بفعل التغيير.

تستند دعوى ضرورة إدراك النقد بوصفه استجابة بليغة على جذور دلالاته اللغوية التي بينتها سابقًا عربيًا وغربيًا. فالناقد، في الاستعمال الأصلي للكلمة، يتجاوز أفعال التعرف، والتقييم، إلى إنجاز أفعال وسلوكيات استنادًا إلى معطيات التعرف والتقييم. وإذا نظرنا مثلا إلى مفهوم النقد عند العرب القدامي نجده مرتبطًا بالتمييز بين جيد النقود وزائفها. وهو، من ثمً، ينطوي على عمليات معرفية وتقييمية، علاوة على أفعال مادية هي استبعاد (الرديء) واصطفاء (الجيد). فناقد الدراهم يستند إلى معرفته بمعايير النقد السليم في تقييمه للمال الذي يتداوله، ويستند إلى تقييمه في إنجاز فعل قبول النقد أو رفضه، وقد يتجاوز ذلك إلى مجازاة صاحب النقد الرديء.

انطلاقًا من إدراك الصلة الوشيجة بين المكونات الثلاثة للنقد (المعرفة، التقييم، الفعل) تقترح بلاغة الجمهور، أن معظم البشر لديهم (أو يمكن أن تكون لديهم) معرفة تمكنهم من فحص خطابات الآخرين؛ للتمييز بين ما هو سلطوي أو تحرري. ويستعملون هذه المعرفة في تقييم خطابات الآخرين، والحكم عليها. ويمكنهم، تبعًا لذلك، إنتاج استجابات بليغة تقاوم الخطابات السلطوية، وتدعم الخطابات التحررية. وتدعو بلاغة الجمهور إلى أن تصبح الاستجابة البليغة جزءًا من مفهوم نقد الخطاب.

يمكن أن يجد التصور الذي أطرحه للنقد بوصفه استجابة بليغة دعمًا من تصور ميشيل فوكو للنقد. يُعرّف فوكو النقد بأنه فن ممارسة تغيير الذات، ومقاومة الطاعة العمياء. وعلى

الرغم من أن هذا التعريف يبدو غير حصري. فممارسة تغيير الذات ومقاومة الطاعة العمياء غايتان كبريان لكم وافرٍ من الأنشطة البشرية، وليستا خصيصتين مائزتين لفعل النقد في ذاته. ومع ذلك، فإن هذا التعريف يبدو مفيدًا للغاية في إطار تصور النقد بوصفه استجابة بليغة؛ فهو من ناحية يربط النقد مباشرة بأفعال تسعى إلى تغيير الذات، ومن ناحية أخرى يضع يده على بُعد مهم من أبعاد النقد هو مقاومة السلطة، بواسطة رفض الطاعة العمياء. والاستجابات البليغة في أحد وجوهها ليست إلا علامات لغوية وغير لغوية على رفض الطاعة العمياء.

إن إدراك النقد بوصفه استجابة بليغة يُكسبه قيمة إنسانية رفيعة. فحين يُصبح النقد فعلا مقاومًا للعنصرية والتمييز والتلاعب والتضليل والهيمنة والإقصاء والاستبداد الخطابي يكتسب قيمة أخلاقية مهمة، تتلاقى مع تصور فلسفي مثير للاهتمام، يُدرك النقد على أنه فضيلة بحسب المفهوم المهم الذي صاغه فوكو.

#### 1. 3. النقد بوصفه فضيلة:

تجد بلاغة الجمهور بوصفها ممارسة نقديَّة مقوِّمة للسلوك التواصلي للمخاطبين سندًا آخر لها في مفهوم الفضيلة virtue عند فوكو. فقد أدرك النقد بوصفه فن ممارسة تغيير الذات، ومقاومة الطاعة العمياء، على نحو ما سبق ذكره. يُنجِز النقد هاتين الوظيفتين عبر مفهوم الفضيلة، ويُصرح فوكو بوضوح أن "التوجه النقدي هو فضيلة في العموم" 10.

فما الذي كان يعنيه بالفضيلة؟ تشير جوديث بتلر Butler إلى أن الفضيلة عنده "فُهمت بوصفها صفة أو ممارسة أو موضوعًا أو خصلة تصف وتُحدد فعلاً أو ممارسة معينة "". انطلاقًا من هذا الفهم تحاجُ بتلر بأن الفضيلة عند فوكو ليست مجرد توافق مع الأعراف الراسخة أو خضوع لها، بل تحدِّ لها. وثمة نص ملهم يربط فيه رفنسو بين تصور فوكو للنقد بوصفه فضيلة، ودوره في مقاومة الرضوخ للسلطة، مؤكدًا أن "النقد عند فوكو ليس بالتأكيد مجرد تتبع الأخطاء الخلافية، ولا هو وسيلة أو نشاط لمحو الأخطاء. النقد عنده يشبه الفضيلة، ليس فحسب من زاوية كون النقد يُدرَك على أنه توجه أو عادة، بل كذلك من زاوية كونه توجهًا أخلاقيًا وعمليًا يحول دون طاعة السلطة... والنقد ربما يُدرَك أيضًا بوصفه الفضيلة المعاصرة

بامتياز، في عصريدً عي بأنه تنويري... وفي هذا السياق، يُمكن النظر إلى النقد بوصفه نهوضًا أمام تحدي المرء لنفسه، وأن يُصبح المرء مسئولاً" . هذا المفهوم للنقد بوصفه فضيلة، يُمكن أن يُستثمر على نحو مهم في إطار بلاغة الجمهور، وتحديدًا فيما يتصل بتصور النقد بوصفه مساءلةً للطاعة ومقاومةً للإخضاع. فقد لاحظت بتلر أن النقد من وجهة نظر فوكو "يبدأ بمساءلة طلب الطاعة المطلقة، وإخضاع أي إكراه حكومي مفروض على الأشخاص إلى تقييم تأملي عقلاني "1.

هذا الربط بين النقد وفضيلة عدم الخضوع لا يُقدم بوصفه فعلا مضادًا للسلطة بشكل مطلق، بل يوسم بأنه فعل عقلاني رشيد. وبحسب فوكو فإن "إرادة ألا تكون محكومًا معناها ألا تقبل كحقيقة ما تقدمه لك السلطة بوصفه حقيقةً، أو على الأقل ألا تقبله على أنه حقيقة لأن السلطة تقول لك إنه حقيقة، بل تقبله فقط كحقيقة إذا كانت هناك أسباب جيدة تجعله حقيقة". تكشف عبارة فوكو عن أهمية النقد بوصفه عامل اتزان في علاقة الأفراد بخطاب السلطة. فإذا كان التجلي الأبرز للسلطة، لا سيما المستبدة منها، هو فرض الإقناع عبر ترسيخ ممارسات الإذعان، فإن النقد يصبح أداة لتحرير الأفراد من هذا الإقناع القسري، إن صحت التسمية. فبواسطة النقد يستعيد الأفراد قدرتهم على إنجاز تقييم عقلاني رشيد لخطاب السلطة، ويقبلونه أو يرفضونه استنادًا إلى هذا التقييم. وإذا نظرنا إلى المجتمعات الاستبدادية تحديدًا فإن هذا المفهوم للنقد بوصفه مقاومة للإذعان للخطاب يبدو شديد الأهمية، إذ يُمكن إعادة تشكيل الوعي الجمعي للمواطنين في هذه المجتمعات بواسطة هذا النوع من أنواع النقد التحري.

يبدو تصور فوكو للنقد بوصفه فضيلة مقاومة الإخضاع جذابًا على نحو مُغرٍ لبلاغة الجمهور؛ خصوصًا في سعبها نحو تحدي أعراف التواصل الراسخة. إذ يمكن استثماره لوصف الاستجابات البليغة المقاومة للهيمنة والتلاعب والإخضاع في فضاءات التواصل العمومي. وتزداد أهمية دمج مفهوم فوكو للفضيلة في تصور الاستجابة البليغة، بالنظر إلى إدراكه للفضيلة بوصفها مواجهة الطاعة غير النقدية للسلطة. وبهذا المعنى، فإن الفضيلة تنطوي إما على مقاومة السلطة، أو على قبول واع (نقدي) لها. وحين ننقل هذا التصور إلى فضاء مقاربة بلاغة

الجمهور للتواصل الجماهيري، فإن الاستجابة البليغة تُمثل أداة مقاومة الطاعة العمياء لقيود إنتاج استجابة حرة. ومن المؤكد أن مفهوم الاستجابة البليغة يقوى بواسطة التصورات الفلسفية للنقد بوصفه فعل مقاومة وتغيير. إذ تطرح بلاغة الجمهور تصورًا للنقد تُصبح فيه مهمة الناقد تغيير العالم بفضل الاستجابة البليغة، وبدلا من أن تقتصر مهمة الناقد الأساسية على فهم نظام العالم ومهاجمة نقاطه الضعيفة، تطمح بلاغة الجمهور إلى تغييره عبر التركيز على مكون الفعل النقدي<sup>5</sup>.

تضفي بلاغة الجمهور تغييرًا آخر على حدود العلاقة بين النقد والحرية. لقد ذهب فوكو إلى أن الحرية تنشأ حين يتمكن المرء من نقد الحقيقة ومساءلتها، إذ يتشكل حينها وعي المرء بذاته وعالمه 16. وتحاج بلاغة الجمهور بأن ممارسة الحرية تتحقق حين يتحول الوعي النقدي بسلطة الحقيقة إلى فعل تواصلي؛ أي استجابة بليغة، قادرة على دعم ما هو تحرري، ومقاومة إساءة استعمال السلطة.

#### 2. بلاغة الجمهور والعلوم النقدية: حدود التقاطع والانفصال

لا يكاد سؤال الهوية يُفارق المعارف، فهو يطرح نفسه في بواكير نشأتها، وذُرا ازدهارها، واضمحلالها. يبدو طرح سؤال الهوية مشروعًا دومًا؛ فهويًّات المعارف ليست معطى مسبقًا، ولا كينونة ثابتة، بل تُمتحن مع كل ممارسة معرفية، وتخضع لتحولات عاصفة على أيدي الباحثين. حاججتُ فيما سبق أن بلاغة الجمهور تشترك مع تخصصات أخرى في محورية المكون النقدي في ممارساتها، وتستقل بتحديدها للنقد بوصفه فعل استجابة. وربما يقود فحص نقاط الاتصال والانفصال بين بلاغة الجمهور وهذه الحقول إلى تعزيز فهمنا لخصوصية ممارساتها النقدية.

تعرضت بلاغة الجمهور منذ تدشينها عام 2005 لتساؤلات شتى بشأن هويتها. فالمعارف الجديدة تُمتحن امتحانًا عسيرًا حتى تبرهن على جدارتها بأن تكون ضمن خارطة التخصصات. يمكن النظر إلى المقال المؤسِّس لبلاغة الجمهور على أنه إجابة عن سؤال ضمني يتعلق بالخصوصيات المميزة لبلاغة الجمهور، التى تعطيها هوبة خاصة مقارنة بالمعارف الأخرى. عادة ما تكتسب

المعارف الجديدة اعتراف المؤسسات العلمية والباحثين بها بواسطة قبول برهانها على خصوصية الأسئلة البحثية التي تطرحها، و/أو المادة التي تدرسها، و/أو المنهجيات والمقاربات وأدوات التحليل الجديدة التي تطورها، و/أو الوظائف الجديدة التي تسعى إلى إنجازها، و/أو التصورات النظرية التي تتكئ عليها. وقد حاجً المقال المؤسس لبلاغة الجمهور بأن الدعوة لتدشين بلاغة الجمهور محفزة باستقلالها ب(1) سؤال بحثي خاص (العلاقة بين تشكل الخطاب وأدائه وتداوله من ناحية واستجابات الجمهور من ناحية أخرى)، و(2) مادة للدراسة (استجابات الجمهور للخطابات البليغة)، ووظيفة خاصة (نقد أشكال التلاعب بالاستجابة، وتمكين الجمهور من إنتاج استجابات بليغة). واستكمالا لرسم حدود التقاطع بين بلاغة الجمهور والمعارف ذات الصلة، أناقش فيما يأتي موقع بلاغة الجمهور بين العلوم النقدية وما يميزها عن التحليل الناقد للخطاب.

#### 2.1. بلاغة الجمهور والعلوم النقدية عند هابرماس

لا تعني خصوصية المعارف غياب أرضيات مشتركة بينها، إذ إن الخصائص المائزة لتخصص ما لا تنفي وجود مساحات تقاطع مشتركة بينه وبين غيره. ومهما بلغت درجة استقلال تخصص بمسائله ومادته ووظائفه ونظرياته فإنه يدخل في علاقات متنوعة مع غيره من التخصصات. وقد كان الوعي بالعلاقات بين بلاغة الجمهور والمعارف المستقرة حاضرًا في المقال المؤسِّس لبلاغة الجمهور. فقد أشرتُ في سياق التعريف بالأسس النظرية التي تفيد منها بلاغة الجمهور إلى إمكانية اندراج بلاغة الجمهور ضمن حزمة المعارف النقدية وفقًا لتصنيف هابرماس 17.

أود هنا طرح تصور مغاير لما أوردتُه سابقًا بشأن إمكانية انتساب بلاغة الجمهور إلى العلوم النقدية التحررية؛ يهدف إلى اقتراح انتساب جديد لبلاغة الجمهور، يُمثل تحديًا لمشروعية الحدود الفاصلة بين العلوم الثلاثة المكونة لتقسيم هابرماس. وفي البداية سأقدم تحديدًا موجزًا لهذه العلوم، معتمدًا على الشكل الإيضاحي الذي قدمته كاروكيميس<sup>18</sup>:

| المصلحة | المعرفة               | الوسيط | العلم                                        |
|---------|-----------------------|--------|----------------------------------------------|
| تقنية   | أداتية (الشرح السببي) | العمل  | العلوم الطبيعية أو التجريبية أو<br>التطبيقية |
| عملية   | عملية (الفهم)         | اللغة  | العلوم التأويلية أو التأويليات               |
| تحررية  | تحررية (التأمل)       | السلطة | العلوم النقدية                               |

وفقًا للشكل السابق، يفصل هابرماس بين علوم الطبيعة (العلوم التطبيقية الأداتية التي تهدف إلى الشرح السببي، ووسيطها العمل) وعلوم التأويل (العلوم العملية التي تهدف إلى إنجاز الفهم ووسيطها اللغة) والعلوم النقدية (العلوم التأملية التي تهدف إلى إنجاز التحرر، ووسيطها السلطة). ومن ثمَّ، فإن المعارف، وفقًا لهابرماس، إما أداتية أو عملية أو تحررية، لكن واقع الحال يقول بأن هذا التقسيم يفشل في استيعاب حقول معرفية مثل الوي النقدي باللغة الحمهور. فحقل الوي النقدي باللغة يهدف إلى رفع وي دارسي اللغات بما تنطوي عليه من أبعاد إيديولوجية، واجتماعية، وسياسية، ويقدم مهارات لمتعلمي اللغات، لا سيما الإنجليزية، تمكنهم من فحصها وتعربة خفاياها وقي من ثمَّ، تجمع بين هويتين؛ إحداهما تأويلية، والأخرى نقدية. وفي الوقت ذاته، تسعى إلى تحقيق مهام عملية هي تعزيز الفهم، بهدف توعية المتعلمين بإساءات استعمال اللغة.

أما في حالة بلاغة الجمهور فإن إمكانية إدراجها ضمن تقسيمات هابرماس للعلوم أصعب. فالحقل المعرفي لبلاغة الجمهور له خصائص مركبة؛ أولها كونه أداتيًا تطبيقيًا؛ إذ يهدف إلى تمكين البشر العاديين من إنتاج استجابات بليغة، تُعزز من مصالحهم في مواجهة الخطابات السلطوية. ويحقق هذه القدرة من خلال إكساب الأفراد العاديين معرفة تطبيقية، خطابية وغير خطابية، يُمارسونها في فضاءات التواصل الفعلي والافتراضي. علاوة على ذلك، فإن لبلاغة الجمهور بُعدًا تأويليًا جليًا، إذ يتطلب التمييزُ بين الخطابات السلطوية وغير السلطوية عمليات فهم مكثف للواقع اللغوي، علاوة بالطبع على أدوات نقدية متطورة. وأخيرًا، فإن هدف بلاغة الجمهور هو تحرير الجماهير من ربقة الخطابات السلطوية التي تمارس أشكالا من إساءة استعمال الخطاب، ومقاومة سطوة هذه الخطابات بواسطة إنتاج استجابات مضادة.

بالنظر إلى الأبعاد السابقة من الضروري مراجعة دعوى انتساب بلاغة الجمهور إلى المعارف النقدية، لصالح تصور أوسع يُدرك الخصائص الذاتية لها، ويعترف بمساحات التقاطع بينها وبين المعارف التطبيقية من ناحية، ومساحات التقاطع الكبيرة بينها وبين المعارف التأويلية من ناحية أخرى. ومع ذلك، فلو أن الانتساب إلى المعارف السابقة يقوم على مبدأ تغليب الأقرب، فإن بلاغة الجمهور ستكون أقرب إلى الانتساب إلى دائرة المعارف النقدية، بفضل مساحة التقاطع الأكبر التي تجمع بينها وبين هذه العلوم، لا سيما ما يتعلق بغاية بلاغة الجمهور التي تتلاقى مع العلوم النقدية في مقاومة أشكال التشوه في التواصل الإنساني.

#### 2.2. بلاغة الجمهور والتحليل الناقد للخطاب

منذ لحظة تدشينها، عُنيت بلاغة الجمهور بتعديد مساحات التقاطع والافتراق مع التعليل الناقد للخطاب فقد عَدَّته أحد أهم مرتكزاتها النظرية؛ لانشغاله بفحص العلاقة بين الخطاب والسلطة، لكنها شقت طريقًا خاصًا بها؛ لانشغالها باستجابات الجمهور، وغلبة البعد المعياري. يمكن إيجاز نقاط التقاطع بين بلاغة الجمهور والتعليل الناقد للخطاب في أمرين هما:

- أ. التشارك في الهدف المعرفي؛ إذ يهدف التحليل الناقد للخطاب إلى إنجاز وظيفة معرفية نبيلة هي فضح الظلم الخطابي، وتعرية صلته بالظلم الاجتماعي. وتتبنى بلاغة الجمهور الهدف المعرفي ذاته.
- ب. الإفادة من حزمة المقاربات وأطر التحليل والإجراءات التي طورها التحليل الناقد للخطاب لدراسة العلاقة بين الخطاب والسلطة<sup>20</sup>، وتطبيقها على دراسة العلاقة بين الاستجابة والسلطة.

يمكن تحديد الفرق بين بلاغة الجمهور والتحليل الناقد للخطاب في خمسة أمور، هي: مدونة الدراسة، والغاية النهائية للمعرفة، والسؤال الأساسي للعلم، والطابع المعياري لبلاغة الجمهور، والجمهور المستهدف بالمعرفة، ومفهوم النقد الذي تمارسه بلاغة الجمهور:

#### أ. مدونة الدراسة: فحص الاستجابة بوصفها خطابًا

يدرس التحليل الناقد للخطاب مدونة شديدة الاتساع تتكون من خطابات عمومية ومؤسسية وبين-شخصية، متعددة العلامات، ومتباينة السياقات. لكنه يولي اهتمامه الأساسي لخطابات القوى الاجتماعية والاقتصادية والسياسية الأكثر فاعلية وتأثيرًا. ويشمل ذلك خطابات الفاعلين في مؤسسات الحكم، لا سيما كبار السياسيين الذين حظيت خطاباتهم باهتمام استثنائي من مؤسسي التحليل الناقد للخطاب<sup>21</sup>. والخطابات الاقتصادية الكبرى مثل خطاب العولمة، وخطابات مؤسسات مجتمعية فاعلة مثل مؤسسات التعليم وغيرها.

هذا الاهتمام بمدونة خطاب النخب بتجلياتها المختلفة يقع في اتجاه مقابل للمدونة التي تشتغل عليها بلاغة الجمهور. فبلاغة الجمهور لا تُعنى بخطابات النخب، بل باستجابات الجمهور لها، سواء أكانت آنية أم لاحقة. لو أخذنا خطبة سياسية لرئيس وزراء مثالًا على التمييز السابق، فإن مدونة المحلل الناقد للخطاب ستكون نص الخطبة والعلامات غير اللغوية المصاحبة لأدائها، أما مدونة الباحث في بلاغة الجمهور فستكون ما يصدره الجمهور المتلقي للخطبة من علامات لغوية وغير لغوية استجابة للخطبة، سواء بشكل آني أثناء تلقيها مباشرة، أو بشكل لاحق. حين يدرس المحلل الناقد للخطاب مدونته فسوف يُعنى بفحص أشكال إساءة استعمال اللغة والسلطة في خطاب رئيس الوزراء، بواسطة دراسة كم هائل من موضوعات الخطاب (مثل اختيار المفردات، والتراكيب اللغوية، واستراتيجيات المحاججة، والمجازات، وطرق الأداء، وأدوات تمثيل الذات والآخرين...إلخ)، وربط بنية النص وتشكلات الخطاب وأداءاته بالممارسات الخطابية والاجتماعية المحيطة به.

في المقابل، فإن الباحث في بلاغة الجمهور سوف يُعنى بالاستجابات التي يُنتجها الحاضرون أثناء القاء الخطاب (تصفيق، هتاف، مقاطعة، استهجان، تشويش، مغادرة، إلقاء الزهور أو حبات الطماطم...إلخ) وبعد إلقائه (مثل التعليقات المكتوبة على صفحة فيسبوك، أو التفنيدات المسجلة على تويتر، أو إعادة المشاركة على يوتيوب، أو السخرية بواسطة رسم كاريكاتوري على سنابشت...إلخ). تُعنى بلاغة الجمهور، إذن، بالعلامات اللغوية وغير اللغوية التي تُنتجها شرائح

واسعة من المهمشين. وباختصار فإن التحليل الناقد للخطاب يُعنى بخطابات الفاعلين المحوريين، في حين تُعنى بلاغة الجمهور باستجابات الجمهور الغُفل، وتدرك الاستجابة نفسها بوصفها خطابًا.

### ب. الغاية النهائية للمعرفة: من تعرية الخطاب السلطوي إلى مقاومته بالاستجابة البليغة

يمتاز التحليل الناقد للخطاب من بين كثير من العلوم الاجتماعية والإنسانية بنبل الغاية التي يسعى إلى تحقيقها. إذ يسعى إلى تعرية أشكال إساءة استعمال السلطة التي تُمارَس بواسطة الخطاب أو تتجلى عبره، بهدف التخلص منها. ومن ثمّ، يولي التحليل الناقد للخطاب أهمية كبرى لنقد التلاعب، وتعرية الإيديولوجيا، وتتبع العنصرية والتمييز في الخطاب. ينطلق التحليل الناقد للخطاب من مسلمة أن الوعي بأشكال إساءة استعمال السلطة للخطاب خطوة مهمة للوصول إلى عالم يخلو من أشكال الظلم الاجتماعي والخطابي معًا. وفي الحقيقة فإن بلاغة الجمهور تبني على ما يقدمه التحليل الناقد للخطاب، وتأخذه إلى مدى أبعد، إذ تسعى إلى تقديم أدوات معرفية هدفها تمكين المعرّضين للخطابات السلطوية التي تمارس أشكالا من الظلم الخطاب، وإسطة إنتاج استجابات بليغة.

تقدّم بلاغة الجمهور حالة غير شائعة في العلوم الإنسانية والاجتماعية، إذ إن غايتها تتجاوز المعرفة إلى الفعل. إنها معرفة موجّهة للتصرف والسلوك، حيث التجلي الأبرز لها هو ما يقوم به حائزوها من سلوكيات خطابية على أرض الواقع. ونجاح متعلمها لا يُقاس بعمليات معرفية بل باستجابات عملية. ومن هذه الزاوية تُقدم بلاغة الجمهور مثالًا صريحًا للمعرفة المعيارية التي يتحول فيها النقد إلى ممارسة، والمعرفة إلى فعل. لتصبح غاية العلم مرتبطة بشكل حاسم بإنجاز تغييرات في استجابة متلقي الخطاب للسلطة، ومقاومة تعسفاتها، بواسطة إنتاج استجابات تدعم ما هو تحرري، وتقاوم ما هو سلطوي.

#### ت. الجمهور المستهدف بالمعرفة

كان تأسيس بلاغة الجمهور محفِّزًا بعدم وجود حقل معرفي مكرس لخدمة المخاطبين (أفرادًا أو جمهورًا). فقد سعت إلى إزالة الظلم الراسخ الذي تعرضت له أغلبية البشر ممن شكلوا جمهورًا للخطاب. ففي حين دُشنت منذ آلاف السنين علوم متطورة لتمكين المتكلمين، مثل علوم البلاغة والتواصل، لم ينشأ فرع معرفي واحد يختص بتمكين المخاطبين. وارتأت بلاغة الجمهور أن تصحيح مسار التاريخ الظالم للجمهور يتطلب تأسيس حقل معرفي يخصهم وحدهم، يواجه حزمة العلوم المعنية المكرسة لخدمة النخب. فكان هدفها إمداد الأفراد العاديين بمعارف ومهارات تمكنهم من مقاومة الخطابات السلطوبة التي يتعرضون لها، في فضاءات التواصل العمومي والمؤسسي. وحين نقارن الجمهور المستهدف في بلاغة الجمهور والتحليل الناقد للخطاب يتبدى لنا وجه آخر من وجوه خصوصيتها. إذ يتوجه التحليل الناقد للخطاب إلى الخبراء وصانعي السياسات ومراكز القرار بنتائج بحوثه؛ بهدف حفزهم على إنتاج خطابات أقل إساءة لاستعمال السلطة والخطاب. كما يتوجه بمعارفه لجمهور البشر العاديين بهدف تعريفهم بسبل التلاعب في الخطاب، وزيادة وعهم بأشكال إساءة استعمال السلطة والخطاب. أما بلاغة الجمهور فإنها تتوجه تحديدًا لأفراد الجمهور فرادى وجماعات بهدف تدريبهم على إنتاج استجابات بليغة.

#### ث. خصوصيات الممارسة النقدية في بلاغة الجمهور:

تشترك بلاغة الجمهور مع التحليل الناقد للخطاب في كونهما ممارستين نقديتين للخطاب. لكن هوبة النقد فهما متباينة من عدة زوايا هي:

1. أنه نقد مركب، فهو موجه للذات بشكل أساسي بهدف مساءلة استجابة الفرد للخطاب، وتصحيحها، لكنه يستند أيضًا إلى النقد الموجه للخطاب الذي يتلقاه. ومن الجلى أن التحليل الناقد للخطاب يقتصر على النوع الثاني؛ أي النقد الموجه إلى الآخر، إذ لا يُعني التحليل الناقد للخطاب بما بعد النقد. 2. أنه نقد فردي يمارس في سياقات جماعية: يُمارس النقد في بلاغة الجمهور في سياقات جماعية غالبًا، هي سياقات تلقي الخطابات العمومية أو المؤسسية، أما عملية النقد في التحليل الناقد للخطاب فينجزها الباحثون بشكل فردى غالبًا.

8. أنه يُنجَز بشكل متزامن مع تلقي الخطاب في معظم الأحيان. فهو نقد آني في مقابل النقد الممارس عقب تلقي الخطاب في إطار التحليل الناقد للخطاب؛ أي بعد انتهاء الخطاب المنقود من إنجاز أغراضه. وعلى الرغم من أهمية النقد اللاحق لتلقي الخطاب، فإن النقد المتزامن مع تلقيه والذي يتجلى في شكل استجابة بليغة إزاءه يبدو أكثر أهمية في مقاومة أثر الخطاب على المتلقين أو تعزيزه، بحسب توزع الخطاب بين السلطوي وغير السلطوي.

#### ج. خصوصيات الأسئلة النقدية في بلاغة الجمهور

تفرض مساءلة استجابات الجمهور طرح أسئلة نقدية غير مألوفة في المقاربات النقدية للخطاب، نتيجة خصوصية استجابات الجمهور مقارنة بالخطابات العمومية أو الخاصة المعتادة. من أهم هذه الأسئلة:

1. مخاطر أصالة المدونة المدروسة: تدرس المقاربات النقدية التقليدية، مثل دراسات التحليل الناقد للخطاب والبلاغة النقدية والدراسات الثقافية وما بعد الكولونيالية وغيرها، خطابات شديدة التنوع، قد تكون نتاجًا فرديًا (مثل روايات كبلنج العنصرية)، أو جماعيًا (مثل أفلام هوليود المنمِّطة للشخصية العربية)، وقد تُنسب إلى أفراد (مثل تغريدات ترامب) أو مؤسسات (مثل بيان الخارجية الأمريكية بشأن نقل السفارة الإسرائيلية إلى القدس). هذه الخطابات على تنوعها تشترك في أنها أصيلة الانتساب إلى الفرد أو المؤسسة المنسوبة إليه. فتغريدات ترامب هي تغريدات ترامب، ما لم يحدث شكل من أشكال الاختراق، ينتج عنه وضع تغريدات على حساب ترامب لم يقم هو بكتابتها، وهو أمر ضعيف الاحتمال، وقابل للاستدراك بسهولة. بالطبع فإن أمر تأكيد الأصالة أسهل في بقية الأنواع المثل لها سابقًا. فالروايات والأشعار

والمقالات والإعلانات والتقارير ...إلخ، تنتمي إلى من يضع اسمه تحتها، ما لم يُنص على غير ذلك. بالطبع فإن من ينتسب إليه النص قد لا يكون مؤلفه في كثير من الأحوال، فمعظم النصوص والخطابات العمومية الآن تعرف شكلا أو آخر من أشكال الكاتب الخفي. لكن نسبة الأعمال إلى الأفراد والمؤسسات التى تحمل اسمها نهائى، بغض النظر عن عملية تأليفها نفسه.

الأمر مختلف على نحو جذري في حالة استجابات الجمهور. ففي حين تسهل نسبة الاستجابات المنتجة في الفضاءات الواقعية إلى أصحابها إلى حد كبير، فإن الاستجابات المنجزة في الفضاءات الافتراضية عصيَّة على التدقيق. من هنا ينشأ تحدي التحقق من الأصالة؛ أي من مصداقية نسبة استجابة ما إلى من تنتسب ظاهريًا له. تزداد وطأة هذا التحدي بسبب أمرين: الأول أن الفضاءات الافتراضية تعج بالشخصيات الوهمية التي تُنتج استجابات تبدو عفوية وطبيعية لكنها مُهندسة ومرتبة على نحو مقصود. والثاني أن كثيرًا من الاستجابات التي تبدو فردية هي نتاج تنظيم جماعي، على نحو ما تقوم به الجيوش أو المليشيات الإلكترونية. وينتج عن ذلك وجود كم هائل من الاستجابات المزيفة التي تفتقد الأصالة على نحو واضح.

تضع الاستجابات المزيفة تحديات شق أمام الباحثين في بلاغة الجمهور. إذ إن نتائج هذه الدراسات قد تتشوه على نحو خطير بسبب ضعف التدقيق في أصالة الاستجابات المدروسة. لذا يتعين التحقق من هذه الاستجابات؛ لضمان أكبر قدر من الأصالة، واستبعاد الاستجابات التي تبدو منظمة ومهندسة على نحو مسبق. ويستلزم هذا طرح أسئلة معرفية نقدية جديدة تتصل بفحص درجة أصالة استجابات الجمهور، وتطوير إجراءات نقدية مميزة يمكن من خلالها التمييزيين الاستجابات العفوية الأصيلة والاستجابات المصنوعة.

لقد سبق أن واجهتُ مشكل الأصالة في دراسة الاستجابات في سياقات التواصل الحي أثناء دراسة استجابة التصفيق في فضاء التواصل السياسي العربي الفعلي. فكثير من استجابات التصفيق تكون معدة وفق سيناريو مسبق يطبقه بعض الجمهور المشارك في تلقي الخطبة. علاوة على أن بعض الاستجابات مقيد بأشكال من القهر المسبق الذي يدفع الجمهور إلى إنتاج

استجابات بعينها، واستبعاد أخرى، بغض النظر عن موقفه الشخصي مما يستمع إليه. ومن ثمَّ تُنتج استجابات مزيفة في الحالتين، يمكن أن تؤدي دراستها إلى نتائج مزيفة بدورها. ويقع على الباحثين عبء تطوير أسئلة وإجراءات تتصدى لمأزق أصالة الاستجابة من منظور نقدي، ويحتاج هذا إلى معالجة معمقة.

#### 2. مخاطر فعل الاستجابة البليغة

لقد تلقيت في سياقات شتى انتقادات تتعلق بالاستجابات البليغة التي أدعو إلى إمداد الجمهور بمعارف تمكنه من إنتاجها، وأحفزه على القيام بها في سياقات التواصل العمومي. فإذا كانت بلاغة الجمهور تستهدف تعزيز أفعال المساءلة والنقد فإنها يجب أن تمارس ذلك على ذاتها قبل أي شيء "بدون نقد ذاتي كافٍ، يتحول العقل إلى أداة في يد الدوجما التي هي ذاتها استبداد despotics.

واحد من هذه الانتقادات يتصل تحديدًا بمخاطر انفلاتها، وخشية أن تتحول هذه الاستجابات إلى أفعال عشوائية، غير منضبطة، بما ينسجم مع التصور اللوبوني<sup>23</sup> لسلوك الحشود الغوغائية. إن الدعوة إلى حرية الاستجابة قد تؤدي إلى أشكال لا حصر لها من انتهاك الأعراف والقوانين والتقاليد؛ أي انتهاك أدوات المحكومية نفسها، لكن بلاغة الجمهور في الحقيقة لا تدعو إلى هذا الانتهاك الجذري لأعراف الاستجابة وتقاليدها، بل تمهد الطريق للاستجابات الرشيدة التي تتوافق مع الأعراف والتقاليد السائدة حين تدعم تواصلاً حرًّا خاليًا من التشوه، وتخالف هذه الأعراف حين تؤسس لتواصل قهري أو تلاعبي.

#### قائمة المصادر والمراجع

- الجمعي، أبو عبد الله محمد بن سلّام بن عبيد الله (ت 231هـ). طبقات فحول الشعراء، تحقيق محمود محمد شاكر، المدنى جدة.
- عبد اللطيف، عماد. (2005). "بلاغة المخاطَب: البلاغة العربية من إنتاج الخطاب السلطوي إلى مقاومته"، ضمن السلطة ودور المثقف، جامعة القاهرة، ص 36-7.

- عبد اللطيف، عماد. (2012). استراتيجيات الإقناع والتأثير في الخطاب السياسي. الهيئة العامة للكتاب، القاهرة؛ وعبد اللطيف، عماد. (2013). بلاغة الحرية: معارك الخطاب السياسي في زمن الثورة. دار التنوير، بيروت-القاهرة، تونس.
- عبد اللطيف، عماد. (2017). "ماذا تقدم بلاغة الجمهور للدراسات العربية؟"، ضمن بلاغة الجمهور: مفاهيم وتطبيقات. تحرير صلاح الحاوي، وعبد الوهاب الصديقي، نشر دار شهربار، العراق، ص 15-45.
- عبد اللطيف، عماد. (2017). "ماذا تقدم بلاغة الجمهور للدراسات العربية؟"، ضمن بلاغة الجمهور: الجمهور: مفاهيم وتطبيقات. تحرير صلاح الحاوي، وعبد الوهاب الصديقي، نشر دار شهربار، العراق، ص 15-45.
  - عبد اللطيف، عماد. البلاغة العربية الجديدة: مسارات ومقاربات. دار كنوز المعرفة، عمّان.
- الفراهيدي، الخليل بن أحمد. (ت 175ه؟). كتاب العين. تحقيق مهدي المخزومي وإبراهيم الفراهيدي، الخليل بن أحمد. (ت 175هـ). كتاب العين. تحقيق مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، نشر دار ومكتبة الهلال، ج 5.
- -Butler, J. (2002). What is Critique? An Essay on Foucault's Virtue محمل من الرابط https://f.hypotheses.org/wp
  content/blogs.dir/744/files/2012/03/butler-2002.pdf ، تاريخ الدخول 2021/5/12
- -Carr, W. & Kemmis, S. (1986). *Becoming critical: Education, knowledge, and action research*. Philadelphia, PA: Falmer.
- -Fairclough, N. (2014). Critical Language Awareness. Routledge.
- -Foucault, M. (1997). The politics of truth. New York: Semiotext.
- -Kant, I. (1998). Critique of Pure Reason. *Trans. and eds. Paul Guyer and Allen Wood.*Cambridge: Cambridge University Press.
- -Raffnsøe, S. (2017). What is critique? Critical turns in the age of criticism. *Outlines. Critical Practice Studies, 18*(1), 28-60.

#### الهوامش والإحالات:

1 - وردت عبارة كانط في هامش مقدمة كتاب نقد العقل الخالص، "ربما يكون عصرنا هو عصر النقد، ويجب Our age is properly the age of critique, and to critique everything must أن يخضع للنقد كل شيء Kant, I. (1998). Critique of Pure Reason. Trans. and eds. Paul Guyer and Allen Wood. انظر، "submit." ص 8.

2 - نُقلت الأعمال الثلاثة إلى العربية في أكثر من ترجمة.

3 - انظر، Raffnsøe, S. (2017). What is critique? Critical turns in the age of criticism. *Outlines. Critical* - 0 انظر، *Practice Studies, 18*(1), 28-60

4 - رفنسو (2017)، مرجع سابق، ص 36.

5 - نفسه، ص 36.

6 - نفسه، ص 36.

7 - انظر، الفراهيدي، الخليل بن أحمد. (ت 175ه؟). كتاب العين. تحقيق مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، نشر دار ومكتبة الهلال، ج 5، ص 118-119.

8- انظر، عبد اللطيف، عماد. (2005). "بلاغة المخاطَب: البلاغة العربية من إنتاج الخطاب السلطوي إلى مقاومته"، ضمن السلطة ودور المثقف، جامعة القاهرة، ص 36-7، ص 21. وللاطلاع على قائمة شاملة للاستجابات البليغة، انظر، عبد اللطيف، عماد. (2017). "ماذا تقدم بلاغة الجمهور للدراسات العربية؟"، ضمن بلاغة الجمهور: مفاهيم وتطبيقات. تحرير صلاح الحاوي، وعبد الوهاب الصديقي، نشر دار شهربار، العراق، ص 15-45، ص24.

9- انظر، الجمعي، أبو عبد الله محمد بن سلّام بن عبيد الله (ت 231ه). طبقات فحول الشعراء، تحقيق محمود محمد شاكر، المدني - جدة، ص 7. وعبد اللطيف، عماد. البلاغة العربية الجديدة: مسارات ومقاربات. داركنوز المعرفة، عمّان، ص 355-356.

10 - انظر، Foucault, M. (1997). The politics of truth. New York: Semiotext, p25. وكذلك:

Butler, J. (2002). What is Critique? An Essay on Foucault's Virtue محمل من الرابط التالي: محمل من الرابط التالي: ما محمل من التالي: ما معلم من التالي: من التالي: ما معلم من التالي: من التالي: ما معلم من التالي: ما معلم من التالي: من ا

11 - بتلر، 2002، مرجع سابق، ص 6.

12 - انظر، رفنسو، مرجع سابق، ص 50.

13 - بتلر، 2002، مرجع سابق، ص 9.

14 - فوكو، مرجع سابق، ص 31.

15 - مرجع سابق، ص 85.

16 - فوكو، مرجع سابق، ص 46.

17 - انظر، عبداللطيف، مرجع سابق، 2005. ص 32.

18 - انظر، Kemmis, S. (1986). *Becoming critical: Education, knowledge, and action* - انظر، 136. *research.* Philadelphia, PA: Falmer

19 - للتعريف بحقل الوعي النقدي باللغة أقترح الرجوع إلى أحد أهم ما كُتب فيه، وهو دراسة فيركلوف Fairclough, N. (2014). Critical Language Awareness. Routledge.

20 - انظر، عبد اللطيف، عماد. (2012). استراتيجيات الإقناع والتأثير في الخطاب السياسي. الهيئة العامة للكتاب، القاهرة؛ وعبد اللطيف، عماد. (2013). بلاغة الحرية: معارك الخطاب السياسي في زمن الثورة. دار التنوير، بيروت-القاهرة، تونس.

21 - يستطيع المتابع لأعمال مؤسسي التحليل الناقد للخطاب مثل نورمان فيركلف وتوين فان دايك وبول شيلتون إدراك الاهتمام الكبير الذي أولوه لخطابات كبار السياسيين، إذ تكاد جل أعمالهم تُعنى بخطابات سياسيين بارزين.

22 - نقلا عن رفنسو، مرجع سابق، ص 38.

23 - صاغ جوستاف لوبون في كتابه الشهير سيكولوجية الحشود نظرية للسلوك الجمعي للحشود في الفضاءات العامة تربطها بغياب العقلانية والاستسلام لقوة الغرائز والانقياد والعنف. وتبدو بلاغة الجمهور من هذه الزاوية رد فعل مضاد لتصورات لسيكولوجية الحشود، إذ تحاجُّ بأن الحشود تتصرف بشكل رشيد في معظم الأحيان، بما يخدم مصالحها إن هي أدركت نفسها بوصفها جماعة، وأنه يقع على عاتق بلاغة الجمهور تقديم المعرفة الضرورية لترشيد استجاباتها وسلوكياتها لتخدم مصالح نبيلة. لتحليل مفصل لدعاوى بلاغة الجمهور المضادة لتصور لوبون للجماهير يمكن الرجوع إلى: عبد اللطيف، (2017)، مرجع سابق، ص 37-39.

بلاغة الجمهور في الاستجابة لقصائد السياب في الإعلام الجديد

الباحثة/رحمة بنت عايز القرشي جامعة الأميرة نورة بنت عبدالرحمن، المملكة العربية السعودية.

#### ww.r7@hotmail.com

| تاريخ النشر: 2021/08/01 | تاريخ القبول: 2021/07/24 | تاريخ الإرسال: 2021/07/01 |
|-------------------------|--------------------------|---------------------------|
|-------------------------|--------------------------|---------------------------|

#### Absrtact

This paper study, the linguistic responses of the audience toward Alsaib's poems in the new media such as Facebook and YouTube. The research try to discover the ways that audiences response toward the audio of these poems and analyze it rhetorical analysis to reveal its secerts. Beside this, the paper study the impact of the visual and audio effects and its role in helping the audience understanding Alsaib's poems.

*Keywords*: (the eloquence of the audience, the eloquence of the addressee, Al-Sayyab, the new media



يتناول هذا البحث استجابات الجمهور اللُّغوية للخطاب الشعري عند السياب، وذلك في وسائل الإعلام الجديد (فيس بوك، ويوتيوب) نموذجًا، ويحاول البحث الكشف عن أشكال استجابات الجمهور للنصوص المسموعة والمقروءة، والوقوف عندها وتحليلها تحليلًا بلاغيًا يكشف عن أسرارها، كما يدرس المؤثرات الخارجية المصاحبة للنصوص، ودورها في تقريب المعنى للجمهور.

الكلمات المفتاحيّة: (بلاغة الجمهور، بلاغة المُخاطَب، السياب، الإعلام الجديد)

المقدمة: يفرض هذا العصر بتطوراته المتتابعة في وسائل الإعلام الجديد البحث عن أدوات جديدة تواكب ما استجد من خطابات، فقد ظهرت خطابات جماهيرية على الساحة بشكل غير مسبوق، حيث يمتلك الفرد منبره الذي يبث من خلاله خطاباته، وتزامنت مع الثورة التقنية ثورة خطابية؛ فلأول مرة في تاريخ البشرية، تظهر خطابات جماهيرية تتدفق بشكل يومي، حيث أصبحت توازي خطاب المتكلم في تأثيرها، فهي خطابات قد وظّف منشئوها اللغة لخدمة توجهاتهم وأفكارهم، وهي تختلف عمّا ألفناه سابقًا من الخطابات.

#### - البلاغة:

لغة: هي الوصول، فيقال بلغ الشيء، أي: وصل، وانتهى  $^{1}$ 

اصطلاحًا: لقد وردت للبلاغة قديمًا وحديثًا عدّة تعريفات، وأخذ العلماء يفصلون في مصطلحاتها وسنكتفي بتعريفها في البلاغتين القديمة والجديدة، فمن أشهر تعريفات البلاغة العربية هو ما نُسب إلى الخطيب القزويني، إذ توارثته البلاغة أجيالًا، وهو: "مطابقة الكلام لمقتضى الحال مع فصاحته".

وقد عرفها الدكتور محمد العمري بأنها: "الخطاب الاحتمالي المؤثر القائم على الاختيار " $^{3}$ 

#### - الجمهور:

الجمهور لغة: كما ورد في لسان العرب هو معظم الشيء، فقيل: جمهور الناس جلّهم، وجمهرت القوم إذ جمعتهم 4.

اصطلاحًا: ظهرَ مصطلح جمهور في القرن الرابع عشر الهجري، ويشير استعماله الأصلي إلى الاستماع، وتشتق جذور المصطلح من سياقات التواصل وجها لوجه، وتطور معنى الكلمة حتى أصبح يُطلق على الجماعة من المستمعين بمن فيهم قراء أو مشاهدين $^{5}$ 

ويشير مصطلح جمهور إلى: "شخص حقيقي أو مجموعة من الأشخاص التي ترى، أو تسمع، أو تقرأ حدثًا أو عملًا ما"<sup>6</sup>.

ويرتبط مفهوم الجمهور قديمًا بالأشخاص الذين يشهدون فعليًّا حدثًا أو مناسبة خطابية، بينما توسع مفهوم الجمهور في العصر الحديث؛ نتيجة لتطوّر مواقع التواصل الاجتماعي، حيث وسّع المنظرون المعاصرون مفهوم الجماهير المتعددة التي تعيش تجربة تلقى

نص ما<sup>7</sup>، وهم "الأفراد الذين يشهدون خطبة في زمن فعلي، وكذلك هؤلاء الذين يقرأون، أو يسمعون، أو يشهدون نسخة مسجلة من نفس الخطبة"<sup>8</sup>

الجمهور في وسائل الإعلام: ينقسم الجمهور في وسائل الإعلام الجديد إلى:

الجمهور العام، وهو: "أكثر حجمًا من التّجمعات الأخرى، أعضاؤه أكثر تبعثرًا، متباعدون في المكان أحيانًا وفي الزمان، ولكنه ذو ديمومة، يتشكل حول قضية مشتركة من الحياة العامة، هدفه الرئيسي تكوين اهتمام أو رأي عام حول قضية، أو ظاهرة اجتماعية"9

الجمهور الخاص: هو الجمهور الذي "يجمع أفراده بعض الاهتمامات أو الحاجات أو الاحتمامات أو الحاجات أو التجاهات المشتركة التي تُميز عضويتهم في هذا الجمهور"10

#### بلاغة الجمهور:

تحاول بلاغة الجمهور ارتياد أرضٍ جديدة في البلاغة العربية، إذ يقول الدكتور عماد عبداللطيف إن الغاية من المشروع: "هي تأسيس حقل معرفي لدراسة استجابات الجمهور من منظور بلاغي، واستكشاف إمكانية تأسيس هوية جديدة للبحث البلاغي، ليس العربي فحسب، بل الكوني أيضًا، وتقوم هذه الهوية على خصوصية المادة المدروسة، والوظيفة والسؤال المعرفي؛ فهي لا تمثل هوية إقصائية لكينونة البلاغة التقليدية، بل هي هوية إضافية" مفهوم بلاغة الجمهور:

ارتبط مُسمى (بلاغة الجمهور) بالدكتور عماد عبداللطيف، وبدأت بواكير هذا المشروع في مقالة كتبها في عام (2005م) تحدث فيها عن مشروع تطوير البلاغة العربية المعاصرة، وتأسيس مشروع

(بلاغة المُخَاطَب) تكون مادتها "الخطابات البلاغية الجماهيرية، وموضوعها دراسة الكيفية التي تستخدم بها هذه الخطابات اللغة؛ لتحقيق الإقناع والتَأثير، وأثر ذلك في تشكيل استجابة المُخَاطَب "13.

وهي: "البلاغة التي تُعلي من شأن المُخاطَب، وتمده بآليات تجعله يقاوم بلاغة السلطة السياسية والإعلامية، والتعليمية، وغيرها، بحيث ينتج المُخاطَب استجابات مقاومة لأثرها البلاغي، مدركًا لتحيزاتها ومفارقاتها للواقع"<sup>14</sup>.

#### وسائل الإعلام الجديد

غُرف مصطلح الإعلام الجديد منذُ تأسيس منظمة اليونيسكو 1976م، وتعددت مفاهيمه؛ حيث لا يوجد تعريف شامل للإعلام الجديد؛ لأن هذا الإعلام يمثل مرحلة انتقالية، من ناحية الوسائل والتطبيقات التي لم تتبلور بشكل كامل وواضح، فهي ما زالت في حالة تطوّر سريع، وهذه الوسائل الجديدة ستكون قديمة بمجرد ظهور ابتكارات جديدة، وما يبدو اليوم جديدًا يصبح قديمًا بعد حين 15.

وتلتقي تعريفات الإعلام الجديد عند كونه إعلامًا متحولاً عن الإعلام التقليدي يتميز بالتفاعلية والفردية، فهو "إعلام متعدد الأشكال (مسموعا ومرئيا ومقروء)، ومتعدد الوسائط والنّماذج (يوتيوب، مدونات، مواقع، صحافة إلكترونية...) يعتمد بشكل أساسي على شبكة الإنترنت بميزاتها المتعددة، وعلى تحويل وسائل الإعلام التقليدي إلى وسائل إلكترونية مع تميزه عن الإعلام التقليدي، بخصائص كالحرية الواسعة، والتنوع والشمول".

#### أولًا: استجابات الجمهور للنصوص المسموعة في اليوتيوب

تأسس برنامج يوتيوب عام (2005م) على يدِ ثلاثة موظفين يعملون في شركة ( PAL)، وتقوم فكرة الموقع على مفهوم عبارتيّ (بث أو ذع لنفسك) ( ويستطيع المستخدمون المسجلون تحميل مقاطع، وتسميتها، وبنّها إلى الملايين ممن يمتلكون هذا البرنامج، ويتضمن الموقع كثيرًا من المقاطع المصورة في شتّى المجالات ( وقد عرّفه الدكتور رضا عبد الواحد بأنه: "موقع يتيح إمكانية إرفاق أي ملفات تتكون من مقاطع الفيديو على شبكة الإنترنت دون أي تكلفة مالية ( وقد عرّفه الدكتور رضا عبد الواحد بأنه:

واليوتيوب كغيره من برامج التواصل يتيح لمستخدميه إمكانيّة التّفاعل مع المادة المرفوعة، والتّعبير إما بوضع تعليق أسفل المقطع المصور، أو بوضع علامة تدلُّ على شُعور المتصفح تجاه المادة، وذلك بوضع علامة إعجاب أو عدم الإعجاب، كما يتيح البرنامج إمكانيّة مشاركة المقطع في أي وسيلة إعلاميّة أخرى أقد أ

وترصد الدِّراسة استجابات الجمهور اللُّغوية لقصائد السياب في برنامج اليوتيوب، والتي بلغ عددها (600) استجابة، وذلك بعد حذف الاستجابات الهجينة، والرموز، وعلامات الترقيم،

والنقاط، وقامت الدراسة بتعديل الأخطاء النحوية والإملائية، واختارت القصائد المرفوعة بصوتِ الشّاعر إن وجد، أو بصوت المنفذ، أو صاحب القناة، وهو أحد أعضاء الجمهور الَّذين عُنُوا ببثِ أشعار السّياب في هذا الفضاء، وإضافة مؤثرات خارجيّة عليها؛ للكشف عن دِلالات الألفاظ، ولتقريب المعنى للجمهور.

ونظرًا إلى كثرة تداول قصائد السّياب بين الجمهور في فضاء اليوتيوب اعتمدت الدّراسة على اختيار المادة بناءً على نسبة الاستجابات والمشاهدات، وهي نسبٌ غير ثابتة تتغير مع الزَّمن؛ فعمليّة التّلقيّ مُستمرة تتجه نحو الارتفاع، ولقد سجلت بعض القصائد حضورًا عاليًا في اليوتيوب؛ فتكرر طرحها بصورٍ وأصوات مختلفة؛ ساهمت في كشفِ الحمولاتِ الدِلاليّة لهذه النّصوص، وفي كل مرة تحقق نسبة عالية من عناية الجمهور العربيّ، وعلى ضوءِ ذلك ارتأت الدّراسة اختيار أكثر من مادة لهذه القصائد؛ لتوسيع رقعة الاستجابات الزّمانيّة والمكانيّة والكميّة؛ للمقارنة وللإبانة عن التّساكل والتّباين بين الاستجابات وفق هذه الحدود، ولمعرفة الخصائص البلاغيّة والجماليّة للاستجابات، والكشف عن سبب تأثرها بهذه القصائد. وفي الجدول الأتي تبيان لنسبةِ الاستجابات والمشاهدات لقصائد السّياب مرتبةً بحسب عدد الاستحابات:

| نسبة       | نسبة المشاهدات     | تاريخ النشر | القصيدة        |
|------------|--------------------|-------------|----------------|
| الاستجابات |                    |             |                |
| 581        | 164 ألفًا          | 2019م       | أنشودة المطر   |
| 418        | 401,371 ألف        | 2016م       | أنشودة المطر   |
| 150        | ج1: 77 ألفًا       | 2013م       | المومس العمياء |
| 74         | ج2: 23,978 أَلْفًا |             |                |
| 224        |                    |             |                |
| 71         | ج1: 23,978 ألفًا   | 2015م       | حفّار القبور   |
| 29         | ج211,102 ألفًا     |             |                |
| 100        |                    |             |                |

| نسبة       | نسبة المشاهدات  | تاريخ النشر | القصيدة            |
|------------|-----------------|-------------|--------------------|
| الاستجابات |                 |             |                    |
| 85         | 64,939 أَلْفًا  | 2015م       | الباب تقرعه الرباح |
| 81         | 154,555 أَلْفًا | 2008م       | أنشودة المطر(3)    |
| 75         | 10,028 آلاف     | 2018م       | إليك شكاتي         |
| 51         | 70,689 أَلْفًا  | 2009م       | منزل الأقنان       |
| 31         | 49,558 أَلْفًا  | 2009م       | شناشیل ابنة        |
|            |                 |             | الجلبي             |
| 13         | 49,074 أَلْفًا  | 2012م       | أنشودة المطر(4)    |

وبعد استبعاد الاستجابات الهجيّنة، والتّحريضيّة، والطائفيّة، والرَّموز قُسمت الاستجابات إلى الأشكال الآتية:

## أولا: استجابات إسقاطية:

والإسقاط هو "حيلة أو عملية تلجأ النفس البشرية في حلها للصراع الدائر في الشخصية حول دافع نفسي معين بأن تتخلص من هذا الدافع فترميه أي تسقطه، على شخص خارجي أو شيء خارجي"<sup>21</sup>.

وتُعد الاستجابات الإسقاطيّة على قصائدِ السَّياب وثائق تاريخيّة تؤرخ لوقائع سياسيّة، واجتماعيّة، واقتصاديّة على مراحل زمنيّة معينة، فالجمهور يستدعي قصائد السّياب في مراحل حسَّاسة، ويسقطها على الواقع، وتأتي الاستجابات الإسقاطية على نوعين:

أ- <u>استجابات تُسقط النّص على حياة الشّاعر</u>: فالجماهير تؤمن بأن النَّص ما هو إلا تعبير عن حالِ صاحبه، فتعده سيرة ذاتيّة لحياته: كاستجابة (أبو هيثم حسن) لقصيدة (حفّار القبور) إذ يقول: "مشهد سربالي رهيب روح مريضة بكل الأمراض النفسية خيال مرعب تشاؤم ما بعده أمل من شيء.... أي عذاب عاني منه الرجل؟"<sup>22</sup>.

شبه المُستجيب القصيدة (بالمشهد السربالي الرهيب)، أي: أنها غير واقعية ومفزعة ومرعبة، فالمستجيب هُنا يرى بأن القصيدة تعكس نفسيّة الشّاعر الَّتي وصفها (بالمريضة)، وبؤكد ذلك الانعكاس بالاستفهام التعجبيّ التّقريريّ حول معاناته التي وثّقتها نصوصه.

وكاستجابة (جواد كاظم) لقصيدة (منزل الأقنان)، مسقطًا النص على السّياب، إذ يقول: "شاعر جعل الحروف طوع مخيلته الواسعة فصاغ ألم روحه شعرًا، فصار بلسمًا للبؤساء والعاشقين وحماسًا للثائرين.... يسرح بمخيلة قارئيه فيغيبوا عن واقعهم ليجدوا أنفسهم بين عالم الذكريات وشذا عطر الحب أو في عالم الآلام" 23.

أشار المستجيب إلى حياةِ السّياب، واستخدم المبالغة غير القياسيّة في وصف قصائده، وبالوصف تحدث المبالغة، إذ وصف شعره بأنه (بلسمًا للبؤساء، حماسًا للثائرين)، فجعل ألمه مؤاساة وأنسًا لجمهوره، وصوتًا لهم، وذلك للإشارة إلى الجرأة التي يملكها السيّاب في قصائده، وقدرته على قول ما لا يستطيعون قوله، من إعلان للثورةِ والصراخ ضدّ الظلم.

ب- استجابات تُسقط النّص على الواقع: فالجماهير تستدعي قصائد السّياب بما يتلاءم ويتناسق مع حالتها الشّعوريّة، فتلامس القصيدة وجدان الفرد من الجمهور، فيستعين بأبياتها للتعبير عن حالته، ووصف واقعه، كاستجابة (عائشة سعد) لقصيدة (المومس العمياء) حيث شبّت وطنها بالمومس التي استباح شرفها المترفون: "بلدي كتلك المومس العمياء استباحه المترفون"<sup>24</sup> وكاستجابة (عبدو شحاته) حيث أسقط القصيدة، وما فيها من ظلم على وطنه إذ قال: "وذاك هو وطننا وإفرازاته القبيحة"<sup>25</sup> وكاستجابة (جيلان محمد) تعليقًا على قصيدة (المومس العمياء) مشبهًا بلده بالمومس التي تبيع شرفها لتعيش إذ يقول: "بلادنا مومس عمياء"<sup>26</sup> وكاستجابة على ذات القصيدة يقول شرفها لتعيش إذ يقول: "بلادنا مومس عمياء"<sup>26</sup> وكاستجابة على ذات القصيدة يقول (just me): "هذا واقع مقابل الخبزيبيع الإنسان نفسه"

يتجلى هنا صوت الجمهور الصّارخ، الصاعد على القصيدة؛ لإيصال صوته من خلالها، فسلَّ الجمهور على النَّص صرخة فجائعيّة بأسلوب ساخر ومُستسلم بالواقع، فهو لا يسلّم بما جاء به النص فحسب، بل أظهر ما أخفاه النص خلف أساطيره ورموزه ولُغته الشّعرية؛ ليسقطها على وطنه بلغة صريحة وواضحة لا تختبئ خلف المجازات، (هذا واقع مقابل الخبز يبيع الإنسان نفسه، بلادنا مومس عمياء، استباحها المترفون)، فهذ الأسلوب السّاخر، الذي

يعترف بالظلم والقهر، ويضع تبريرات تحمل سخريته من الواقع يمثل سلوكًا جماهيريًا، فالسخرية باب من أبواب التأثير، إذ يحمل من خلاله الجمهور صرخةً خفية ومؤثرة تبعث الغلّ والقهر، وتدعو إلى الاستيقاظ، وهنا يتكشف كيف تُصبح الجماهير (مُحركة) بشكلٍ خفيّ، تُكدس في الجماهير الأخرى رأيًا بصورةِ ساخرة، ولكنه محرك ومؤثر أكثر من القول الصّربح.

ووردت استجابات إسقاطية تعبر عن ألمها ببث الشكوى بلوعة وتحسر على الواقع، وذلك كاستجابة (جود الكلّام) لقصيدة (أنشودة المطر) إذ تصف حال العراق بحرقة مستخدمة أسلوب الاستفهام الإنكاري، فتقول: "إلى متى إلى متى يا عراق إلى متى؟ مطر، سهر، قهر إلى متى حبيبى يا عراق؟"<sup>28</sup>

إن تكرار السؤال (إلى متى) ثلاث مرات كشف عن ألم الفرد وسأمه من واقعه وحرقته على وطنه، فجمع بين أسلوب الاستفهام والنداء؛ ليعبر عن عمق التّوجع وحالة القهر.

وكاستجابة (جلجامش) لقصيدة (أنشودة المطر) حيث أقام حوارًا مع السياب يصور له حال العراق، وما آل إليه الوضع "آه يا سياب، في العراق ألف ألف أفعى تشرب الرحيق، ولا تكتفي تلك الأفاعي بسرقة أموال البصرة، فلم يبق في البصرة أي نخيل يشرب المطر، ولا توجد أي قطرة من مطر، فحروب القائد الضرورة دمرت البصرة وبعدها، في التسعينات جاعت البصرة، فلم يبق إلا آثار الحروب في البصرة من اليورانيوم الذي ينشر السرطان. فلم تبق إلا دموعنا؛ هي المطر، والآن ما تزال البصرة جائعة؛ لأن فساد المركز والقائد الضرورة الجديد لا يسمح لتبنى البصرة من جديد، عاش العراق، ويعيش العراق من خيرات البصرة؛ وأبنائك جائعين"<sup>29</sup>

تهيمن على هذه الاستجابة لغة الشَّكوى، فالمستجيب يقيم حوارًا مع السياب بلغة جريئة تجردت من الخوف المهيمن، ومارس نقدًا حرًا لاذعًا جريئًا، وربما هذا سبب إخفائه اسمه، فبدأ بمقدمة تصف معاناة الوطن، فيعرض مأساة وطنه وضياعه، وأكد عمق المأساة باستخدام أسلوب التكرار مثل (ألف ألف أفعى، وتكرار لفظة (العراق) ثلاث مرات، وتكررت كلمة (البصرة) سبع مرات، وتكرار النفي (لم تبق)، وهو بهذا التكرار أكد المعنى، ودل على عمق مأساته.

وتعكس هذا الاستجابات واقع العالم العربي، وواقع العراق خاصة، فالجماهير العربية تعامل السياب بوصفه رمزًا وطنيًا تستدعيه، وتحاوره، وتبث له شكواها، وتأتي هذه الاستجابات أشبه بالبكائيات، والتحسر، والهزيمة، والإحباط.

#### ثانيًا: استجابات موجهة إلى الشاعر:

وأقصد بها الاستجابات التي تأثر فيها فرد من الجمهور بصاحب النص ونتاجه الشعري، فلا ينظر إلى النص إنما إلى اسم الشاعر، فكل ما يقوله هو القول الحسن، وهذا النوع من الاستجابات يفسر كيف تصنع الجماهير من اسم الشاعر (سلطة) عليها، كما يتضح كيف شكَّل (اسمه) سلطة تؤثر في تلقيهم للنصوص، وتتسم هذه الاستجابات بالمبالغة والإسراف في وصف الشاعر، وتأتي إمّا تعظيمًا له، أو مدحًا مبالغًا فيه، أو ترحمًا عليه.

أ- تعظيم الشاعر: في هذا النوع من الاستجابات يوصف السياب بصفات، وتوضع له ألقابًا تدل على مكانته في نفوس الجمهور، كاستجابة (وليد علي) لقصيدة (المومس العمياء) حيث قال: "السياب شاعر لن يتكرر"<sup>30</sup>

فقد نفى المستجيب وجود شاعر كالسياب، بالأداة (لن) التي تُفيد النفي مستقبلا مع التأكيد، فلن "تنفي المستقبل" وفي هذا النفي ضربٌ من المبالغة؛ لوصف الشاعر بالفرادة، ونفها عمًّا سواه.

ومثلها استجابة (علي المالكي) في القصيدة ذاتها إذ يقول: "أشكر الله الذي خلق لنا بدرًا منيرًا بكلامه، وأقولها للمرة الألف لو امتد الأوكسجين مليون عام لعجز أن يأتي بشاعر كسيابنا العظيم"<sup>32</sup>

شبه المستجيب السياب بالبدر المنير، واستخدم حرف الشرط (لو)، وهو حرف شرط جاء هنا بمعنى (إن) الشرطية التي "تصرف الماضي إلى الاستقبال"<sup>33</sup>، فهو ينفي أن يأتي في المستقبل شاعر كالسياب.

ومثل استجابة (طلو الأحباب): "السياب قمة عرفت، لكنها لم تكتشف" <sup>34</sup> شبه المُستجيب السياب (بالقمة)، ووجه الشبه بينهما الرفعة والعلو، وهو في تألقه يشبه قمة

عالية يرونها، ولا يصلون إليها، وذلك عجزٌ منهم، فالمستجيبة تنكر على النقاد والجمهور عدم عنايتهم بشعر السياب، وهذا يدل على التأثر، ومكانة الشاعر.

ب- الترحم: وهي استجابات تترحم على الشاعر، وتعبر عن ألمها لفقده، وذلك كاستجابة (الجوري) لقصيدة (شناشيل ابنة الجلبي) إذ تقول: "فليرحمك الرب، ولترثي على قبرك شناشيل ابنة الجلبي"<sup>35</sup>.

وشناشيل قصيدة من قصائد السياب، وهي إحدى النساء الآتي أحبهن السياب، وارتبطت بصباه، والسياب جعل منها رمزًا، فالمستجيب عبَّر عن تعاطفه مع السياب ودعاء له بشيء أحبّه في حياته.

ج- الشعور بالتقصير تجاه الشاعر: وجاءت بعض الاستجابات تنتقد عدم العناية بالشاعر، والتقصير معه بعد وفاته كاستجابة (أحمد فالح وادي) لقصيدة (منزل الأقنان) إذ يقول: "لو كان السياب في أي دولة غير العراق لعملوا له عديد الأعمال الفنية يجب أن يكرم السياب، ونظهره إلى العالم، فهو شاعر عالمي، وليس عراقيًا فحسب" وكاستجابة (مصطفى سهم الربيعي)، يعبر عن ألمه وانتقاده، لوطنه بعدم العناية بالسياب، فيقول: "أشعر بالتقصير وأنا الإنسان العادي تجاه هذا الشاعر الكبير.. صاحب هذا الحس المرهف".

تعكس الاستجابات السابقة، التَّأثير الَّذي أحدثه السيّاب في جمهورهِ، فصنعَ منه (رمزًا)، وبالغوا في مدحهِ وتقديره، وهذا النّوع من الجمهور يُسلّم نفسه لكلِّ ما يأتي به الشّاعر، دون جدل أو حوار معه، فلغة الشّاعر الأدبيّة سيطرت على تكوينهم الوجدانيّ والعاطفيّ، ولا يقبل أي نقد، أو تمرد على نصوصه.

# ثالثًا: استجابات مقارنة:

في هذا النوع من الاستجابات يقارن الجمهور بين السياب وغيره من الشعراء لإظهار تميزه عليهم، وذلك كاستجابة (أبو خالد الصميدعي) على قصيدة (الباب تقرعه الرياح): "السياب وعبدالرزاق عبد الواحد من أجمل شعراء العراق"38

تعكس هذه الاستجابة مكانة السياب، فالمستجيب استخدم اسم التفضيل أفعل (أجمل) للمبالغة في المقارنة، فوضع الشاعرين السياب وعبدالرزاق عبد الواحد، في كفّة مقابل

شعراء العراق، بينما رفضت (رحاب المالكي) أن يكون الجواهري هو شاعر العرب، فتأثير النص عليها جعلها ترفض لقب شاعر العرب لغير السياب إذ تقول: "كل كلمة أجمل وأجمل من غيره ملك الشعر ومن يقول أن الجواهري هو شاعر العرب هذا نكران للذات"<sup>39</sup>

استخدمت المستجيبة أسلوب التفضيل (أجمل)؛ لتصف النص، وتكرر مرتين، دليل على الاستحسان، وهذا من المبالغة في المدح، والذي يسترعي النظر هو أن المستجيبة أقحمت الجواهري للتعبير عن استحسانها، فهي تنفي عن الجواهري لقبه، وتنسبه للسياب، والاستحسان هنا مرتبط بتأثير النص علها.

وتاتي بعض الاستجابات تقارن بين شعراء العراق وغيرهم من الأقطار العربية مستحضرين تاريخ تفوق شعراء العراق مع ذكر أسماء لها حضورها في الشعر العربي، كاستجابة (ماجد الحسيني) لقصيدة (أنشودة المطر) إذ يقول: "العراق منبت الشعراء، ولكم في المتني والسياب عبرة"<sup>40</sup>

أراد المُستجيب أن يؤكد تفوق شعراء العراق، واستخدم المؤكدات لإثبات قوله، فأكد رأيه بشبه الجملة الأسمية؛ لأثبات التفوق، واستمراره عبر الزمن، ونفيه عن غيرهم، كما أكد رأيه بعرض أسماء الشعراء المجيدين الذين ينسبون للعراق.

وكاستجابة (حيدري) لقصيدة (أنشودة المطر) متسائلًا: "وهل للشعر طعمٌ غير أن ينشد في العراق"<sup>41</sup> هنا استفهام لطلب التصديق؛ قصد به جمال الشعر العراقي وتميزه على غيره. خامسًا: استجابات ذوقية:

وهي استجابات تأثّرية انطباعية تأتي نتيجة لما أحدثه النص في نفوس الجماهير؛ حيث يتفاعل الإنسان مع القيم الجمالية في النص؛ فيصدر رأيًا بناءً على تأثره من النّص دون تعليل أو تفسير، بل وضع أحكامًا مطلقة تتسم بالمبالغة، وهذا النّوع من الاستجابات يؤثر في الجمهور المتلقي للنص؛ فيدخل إليه بناءً على تلك الآراء، فالمُستجيب رغم قلّة خبرته إلا أن رأيه في هذا الفضاء مقبول وقادرٌ على الإعلاء من شأن النّص، أو جعله نصًّا بِلا قيمةٍ، فترددت كلمات من قبيل (رائع، جميل، رائع جدًا) وغيرها من الأوصاف التي قد يُطيل فيها الجمهور، ويوجز؛ وهي تعكس مدى تأثير النصِّ، يقول عبدالقاهر الجرجاني عن هذا النّوع من التلقي: "إذا رأيت النّطئ، عبدواهر الكلام يستحسن شعرًا أو يستجيد نثرًا، ثم يجعل الثّناء عليه من حيث اللّفظ،

فيقول حلو رشيق، وحسن أنيق، وعذب سائغ، وخلوب رائع، فاعلم أنه ليس ينبئك عن أحوال ترجع إلى أجراس الحروف، وإلى ظاهر الوضع اللغوي، بل إلى أمرٍ يقع من المرء في فؤاده، وفضل يقتدحه العقل من زناده"<sup>42</sup> وبرأيي أنَّ جملة (البَّصير بجواهر الكلام) تنطبقُ على جمهور الشِّعر العربي؛ لوجود حسِّ نقديّ وذائقة فطرية قادرة على استيعاب النص، والتماس مواطن الجمال فيه، وهذا يعكس مكانة الشعر التي لم تتزحزح أو تتبدل؛ وهذا ما أثبته الحضور الجماهيري التفاعليّ والإقبال على تلقى النصوص الأدبية في مختلف وسائل الإعلام الجديد.

ولقد وردت بعض الاستجابات على نصوص السياب تحمل طابعًا تأثريًّا انفعاليًّا، وعلى درجةٍ عاليةٍ من المبالغة، وبمكن تقسيمها ثلاثة أنماط، وهي:

أ- استجابات انطباعية أحدثها القداخل بين ألفاظ القصيدة والمؤثرات الخارجية: لقد ساهمت المؤثرات الخارجية في تعميق التأثير؛ فجاء جزء من الاستجابات في (اليوتيوب) انفعالي يدلُّ على شدة تأثير ألفاظ النص، والموسيقا المتماهية معه، والصور المصاحبة له، ففي قصيدة (حفّار القبور) استعان صاحب المقطع بصورٍ تتواءم مع ألفاظ القصيدة فجاءت الاستجابات تعبر عن وقع هذا التّداخل: كاستجابة (إبراهيم شامل) إذ يقول: "لا أدري هل هو واقعٌ مرعبٌ لم نعشه، وعاشه السياب أم هو خيال شاعر فقط؟" وكاستجابة (حسن هشام) في القصيدة ذاتها: "مشهد سربالي مرعب" وكاستجابة (عباس محمد): "ما هذا الخيال المرعب؟" ومثلها استجابة (جرناس) يصف القصيدة أوصافًا أحدثها التداخل بين المؤثرات وألفاظ القصيدة إذ يقول: "هنا... تفجر السياب بكل ما تحمله روحه بأمراضها النفسية وبخياله المرعب، وبكل ألم وقسوة وكرهه لواقعه، وأخرج أحقاده ومقته، للزمان الذي عاشه، أعتقد بأنه لا يوجد من يضاهي خياله في هذه القصيدة المرعبة القاسية المجزنة..."

تعكس هذه الاستجابات حجم التَّأثير الَّذي أضافته المؤثرات الخارجية على القصيدة، فالاستفهام جاء تعجبيًّا وإنكاريًّا؛ عن حقيقة هذا النص، فهو يتساءل ويتعجب في الآن نفسه، ويستعظم النَّص، ويخرجه من كونه حقيقة، والاستفهام (بأم) يدل على جزمه بأنه مبتدع من خيال الشاعر، فالنص أحدث صدمة لم يكن يتوقعها، لأنه فَهِمَ النَّص بمعناه الظاهر لا الرمزيّ، أمّا التّكرار فقد جاء لتأكيد التَّأثير وعمقه في نفوس الجماهير.

وتأتي بعض الاستجابات تنسبُ جمال النَّص إلى المؤثرات الخارجية، وأنها أعادت إحياء كلمات القصيدة مثل استجابة (براء رجوح) لقصيدة (أنشودة المطر) إذ تقول: "سبحان مَن أعطاك هذا الصوت...لتعيد إحياء هذه الأبيات الجميلة" 47، وبعض الاستجابات ترفض الإلقاء، وتضع العتب على صوت المُلقي، وأنه ظلم النّص بإلقائه ذلك كاستجابة (فاطمة سلموني) لقصيدة (أنشودة المطر)، تعبّر عن رفضها لطريقة الإلقاء إذ تقول: "مع كامل احترامي، القصيدة حبلى بالأحاسيس، كانت مجرد قراءة 48 فهذا التعليق لا يستطيع الجمهور في الفضاء الواقعي التعبير به؛ لأن برامج التواصل أعطت للجمهور مساحة من الحربة، لذلك فهو لا يتردد في عرض آرائه.

ب- استجابات انطباعيّة تربط بين النَّص وصاحبه: وأقصد بها استجابات تأثر صاحبها بالنص وبمضمونه فربطه بمبدعه ودمج بيهما؛ فالحكم المسبق عنه جاء بناء على اسم الشاعر، وهذا النوع من الاستجابات يفرض الشاعر وشهرته تأثيره علها؛ فهو في مخيلة الجمهور قبل أن يستمع للنص فالاستحسان جاء من كون الشّعر للسياب، حيث وردت استجابات لا يكشف فها الجمهور عن سبب استحسانه للنّص إنما يسقطه على السياب كالاستجابات التالية: كاستجابة (ابن الحضارم) لقصيدة (المومس العمياء) يقول: "أجزم بأنه ليس بقول بشر فعلاً معجزة من معجزات السياب رحمه الله" ومثله استجابة (عالي علي) لقصيدة (الباب تقرعه الرياح) إذ يقول: "الله أكبر على هذه العبقرية الشعرية، كأنما الشعرية، كأنما الشعرقة ومثل استجابة بمعرف يحمل اسم (mokos) لقصيدة (أنشودة المطر) إذ يقول: "كلام لا ينطقه إلا الأنبياء" وقلية المستحربة المسلم المسادة المسلم العمول المسلم القصيدة (أنشودة المطر) إذ يقول: "كلام لا ينطقه إلا الأنبياء" وألم

نلحظ أنَّ الجمهور نَزع القصيدة من الشّاعر، ونسبها إلى شخصيات خارقة كالأنبياء والرسل، ووصف شعره بالمعجزة؛ وهذا يدلُّ على استحسانه وانبهاره بالقصيدة، إلى درجة أن جزم بعدم تصديق أنها من قول البشر، وهذا النّوع من النّقد فطريُّ آنيُّ انفعاليُّ؛ نتيجة لمُمارسة النَّص تأثيره عليه؛ فمصدر هذه الأحكام هي اللّذة والخيال، فجاء نقدًا خاليًّا من المقصديّة 52 ؛ لأنه نتج عن تفاعل الجمهور مع الجماليات التي تتميز بها النصوص الأدبيّة، من مجازات واستعارات وكنايات وتصاوير، وليس شرطًا أن تكون

الجماليات خالية من المقاصد، بل متوارية خلف اللُّغة المجازية، أو ممتزجة بالعاطفة والخيال.

وهناك استجابات يحشد فها الجمهور أساليب التوكيد والمبالغة وإطلاق أحكام عاطفية تأثرت بكلمات وموسيقا القصيدة، وأسقطتها على الشاعر كاستجابة (Ghani) "من أجمل ما قال السياب؛ الشاعر الذي حول الحزن إلى جمال.. عرض مأساة مومس كأنها جرح ينزف عسلا"<sup>53</sup>

لقد بالغ المستجيب في وصف القصيدة، فاستخدم صيغة التفضيل (أفعل) لتمييز القصيدة عن غيرها، وشبه القصيدة بتشبهات متناقضة، فالمعروف أن الحزن لا يوصف بالجمال، لكن المستجيب جمع بين الحزن والجمال، وجمع بين (مأساة مومس، جرح يغزف، والعسل)، فالجروح لا تغزف عسلًا، وهنا يتكشف لنا مقدرة الجمهور على رسم صورة تقوم على المفارقات؛ ليكون تأثيره أشد وقعًا، ويكشف عن التأثير الذي أحدثه النص في نفسه وعلى لغته.

يعكس استخدام ألفاظ من قبيل: (أجمل ما قال، ملك الرمز، أصدق شاعر، شاعر فذ، كبير، فريد، لم أسمع قصيدة رصينة بهذه الدرجة) قدرة الخطاب الشّعريّ على التّأثير، وإخضاع الجمهور لحيثيات النَّص ومقاصده، فوقعت في شَرك بلاغته، حيث وجدت طبقة من الجمهور يسهل إغراؤها، فتسوق للقصيدة بوعي منها أو دون وعي، وذلك من خلال إطلاق الأحكام المبالغ فيها.

ج- <u>استجابات انطباعيّة أحدثها النّص ومضمونه</u>: وأقصد بها استجابات تأثر فها الجمهور بالنص بمعزل عن أي شيء خارجة، وتمتاز هذه الاستجابات بالقصر والتَّكثيف المركز؛ وذلك يدلُّ على وعي الجمهور بمضامين النص ومقاصده، والتّصريح بتأثير القصيدة على نفسه مع ذكر أسباب التأثير كالاستجابات التالية:

علَّق (سيف) على قصيدة (أنشودة المطر) إذ يقول متأثرًا بالنص: "أثرت في إلى حد بعيد وأجمل ما فيها إنسانيتها حين تتكلم عن العراق والمعاناة مؤثرة حقا كما يؤثر فينا المطر"<sup>54</sup> ومثلها استجابة (سعد العلي) لقصيدة (أنشودة المطر) يقول: "قصيدة تحمل سحرًا كبيرًا وإحساسًا دافئًا وخيالًا واسعًا عالج فيها بعض المشاكل الاجتماعية والاقتصادية"<sup>55</sup> وهناك

يقظة وإدراك في بعض الاستجابات حول غموض النَّص مثل استجابة بمعرف (AT) لقصيدة (الباب تقرعه الرياح) إذ يقول: "شعر عميق بما للكلمة من معنى"<sup>56</sup>

تعكس الاستجابات السابقة تأثير النص على الجمهور، وهذه الاستجابات ذوقية ونابعة من حس يتفاعل مع الجماليات، واستطاعت أن تقدم رأيًا يدل على وعي عند تلقي القصيدة، فتحديد منطقة التأثير في النص يدل على وجود عينة من الجمهور العادي تتماهى مع النص، وتحدد معناه، كما أن الاعتراف بأن الشعر عميق يدل على أن هناك مواطن لم يستطع الوصول إليها في القصيدة.

ونلحظ في هذا النّوع من الاستجابات غلبة اللُّغة المجازية على استجابات الجمهور للتعبير عن التأثير أو النّقدِ، وهذا يدلُّ على وعي الجمهور في تلقي الأعمال الأدبية، وقدرتها على مجابهة الإبداع بإبداع يماثله كاستجابة (عفاف مطر) لقصيدة (المومس العمياء) إذ تقول: "يا إلى ما أجمل القصيدة! كأن السماء تتحدث"57.

#### سادسًا: الاستجابات الشارحة:

وأقصد بها الاستجابات التي توضح النّص، وتحاول الكشف عن المعنى، دون الغوص في أعماقه، فهي لا تعدو أن تكون تكرارًا للنّص، وتأتي في هذا البرنامج موجزة إيجازًا شديدًا؛ وهذا يفسّر طبيعة الجمهور الثّقافيّة في هذا الفضاء؛ فنجد هنا محدوديةً في الشّرح لا يفرضها البرنامج إنّما تدلُّ على عدم خبرة الجمهور العادي في التّعامل مع النّصوص الشّعريّة، فهو يكشف عن المعنى بكلمات يحاول من خلالها توضيح مقاصد الشّاعر، وذلك كاستجابة (كرار الموسوي) يحاول إيضاح المعنى للجمهور شارحًا بإيجاز قصيدة (أنشودة المطر) إذ يقول: "يقصد الشاعر بالمطر هو: الدم والدموع والظلم"<sup>85</sup>. واختلف الجمهور في معنى القصيدة؛ فردَّت آلاء البصروي عليه نافية تأويله، وموضحة بأن الشاعر قصد بالمطر الغيث والأمل والنور بعد الظلام واليأس.

مما سبق يتبين لنا أن برنامج (اليوتيوب) يتيح لصاحب العمل أن يضيف مؤثرات تساهم في التّأثير، ومن المؤثرات الَّتي صاحبت إلقاء القصيدة، وكان لها دور في إيصال الرّسالة (الإيقاع الصوتي، والصّورة)، فتضافر النّص مع المؤثرات الخارجية، وأحدثا تأثيرًا في الجمهور،

يدلُّ على ذلك استجابات الجمهور الانفعالية المستسلمة للنص، دون رفضٍ أو نقدٍ أو محاورةٍ: لأنها وقعت تحت تأثير مجموعة من المؤثرات لم تستطع ردّها.

وقد أحدث وجود الصّورة في قصائد السياب دورًا مؤثرًا في الجمهور، فاستُخدمت لإيضاح دِلالات النّص، وصاحب كل تعبير صور تتزامن وتتواءم مع المعنى اللَّفظي للقصيدة، فالمعد استعان بالصورة؛ ليكشف المعنى، ويقربه للجمهور، فإذا صَعبُ المعنى على (الجمهور العادي)، فإن الصورة مع ألفاظ القصيدة توجهانه نحو المعنى، ويمكن القول بأن الصورة سدّت ثغرات الغموض في القصيدة وكشفتها للجمهور.

# ثانيًا: استجابات الجمهور في برنامج الفيس بوك:

هو أحد برامج التواصل الاجتماعي الأساسية، أنشأ البرنامج عام (2004م) إذ يمكن مستخدميه من التفاعل مع الأحداث، والتواصل فيما بينهم، وفي عام (2011م) أصبح (الفيس بوك) برنامجًا عالميًّا؛ بسبب إضافة اللُّغات الأخرى، وأضيفت اللُّغة العربيّة بصفتها لغة أساسيّة فيه، وبجمع تحت سقفه أكبر تجمع بشري على فضاء واحد، حيث يزيد عدد مستخدميه حتى عام (2011م) على (800) مليون شخصٍ، والفيس بوك "أداة اجتماعية تساعد الناس على التواصل بشكل أكثر كفاءة مع أصدقائهم، وعائلتهم وزملاء عملهم" وق.

ويسمح (الفيس بوك) بالتفاعل السريع مع الأحداث والمنشورات، بعدد غير محدود من الأحرف، كما يمكّن مستخدميه من مشاركة المنشور في أي وسيلة أخرى، وهذا يوسع من شعبيته الجماهيرية، ونجح (الفيس بوك) في العالم العربي نجاحًا ملموسًا، حيث انطلقت منه الحركات الثورية الشعبية التي اجتاحت العالم العربي، وأقيمت على صفحاته الندوات، والحوارات في شتى المجالات، فسدً البرنامج مسد الحضور الفيزيائي، وهذا يؤكد فعاليته وتأثيره على شعوب العالم العربي، ومن أسباب انتشاره: سهولة استخدامه، وقلّة تكلفته المادية؛ إذ يستطيع أي فرد اقتناءه دون تحمل أي أعباء مادية.

ولقد اختارت الدراسة عينة الاستجابات من صفحة عامة خُصصت لنشر أعمال السياب تحمل اسمه، وتنقل إلى جمهوره قصائده من مصادرها الخاصة، وهذه القصائد هي مكتوبة إملائيًّا ومنشورة في دواوين الشّاعر، ينقلها النّاشر دون أي إضافات، وتميزت الصفحة بالأمانة في نقل النّصوص مما عزز من مصداقيتها، والإقبال عليها؛ فحققت نسبة عالية من

المتابعة والتفاعل، حيث بلغ عدد متابعي الصفحة (83,474) ألف متابع، وبلغ عدد الاستجابات اللُّغوبة التي قامت عليها الدراسة (242) استجابة.

وصاحب الصفحة هو عضو من أعضاء جمهور السياب، جند نفسه لنشر أعماله وكل ما يخصه من دراسات؛ وذلك لِتعريف الجمهور به، وبإنتاجه الشعري، ولإحياء قصائده، ونشرها بين جمهوره، ولاقت القصائد المنشورة على الصفحة تفاعلًا بين الجمهور؛ فنجد تنوعًا في حجم الاستجابات، وكثافتها، وقد قسمت الاستجابات اللُّغوية إلى الآتي:

## أولًا: استجابات ذوقية:

وتتميز الاستجابات الذّوقيّة عمومًا، وفي هذا الوسيط بالسّطحية، وإطلاق الأحكام العابرة، فالجمهور يطلق أحكامًا وألفاظًا في وصف النص تتسم بالمبالغة، وفي الوقت ذاته بالسطحية، كما تلعب هذه الاستجابات دورًا مهمًا في التّأثير على الجمهور، وتوجهه نحو النّص، والقبول به، ومن الاستجابات الذّوقية البعيدة عن الموضوعية، والتي يحكم فها الجمهور على العمل دون تعليل: استجابة (مها محمد) لمقطوعة من قصيدة (أنشودة المطر) إذ تقول: "من أجمل قصائد السياب. إن لم تكن أجملها"60.

بالغ المستجيب في وصف القصيدة واستثناها من القصائد، وفضلها علها، وذلك باستخدام صيغة أفعل التفضيل (أجمل)، وبدأ بالحرف (من) للتبعيض؛ فهذه القصيدة لا تشبه غيرها، وأكد ذلك بأداة التوكيد (إن)، ثم أعاد صيغة التفضيل أجملها؛ وذلك للتأكيد على تميز هذه القصيدة.

وكاستجابة (ناصر جمال) لمقطوعة من قصيدة (المومس العمياء) إذ يقول متأثرًا بالنّص: "رائد الشعر الحديث بلا شك"<sup>61</sup>

لقد أدى تأثير النّص إلى إطلاق حكم على الشّاعر، فيؤكد المستجيب أحقية الشاعر في ريادة الشّعر الحديث، وعبر عن ذلك بالجملة الاسمية، فحذف المسند إليه (السياب)؛ لدلالة السياق عليه وللتعظيم لشأنه، وذكر (بلا شك) بعد إطلاق الحكم؛ مغلقًا بذلك باب النقاش فهو جزم بأن السياب رائد الشعر الحديث وهذا غير قابل للجدال من وجهة نظر المستجيب، وتتميز الجماهير بقدرتها على إعطاء الشاعر ألقابًا وأوصافًا جديدة تدل على حجم التأثر من النص.

وتأتي بعض الاستجابات الدّوقية متأثرة بالقصيدة، فتصف نصوص الشاعر، وتعلّق على إنتاجه الأدبي كلّه، رابطة بين النص الحاضر والنصوص الأخرى، وذلك كاستجابة (مهدى) لمقطوعة من قصيدة (أساطير) إذ يقول: "الحزن في قصائد السياب مُفجع" وقصائد السياب مُفجع الله المهدى

استعمل المُستجيب أسلوبًا خبريًا غرضه التّقرير، حيث وصف قصائده بالمفجعة، والفجيعة الرزية، وأفجعته بمعنى أوجعته 64 ، ومعنى ذلك أن السياب نقل حزنه بطريقة مؤثرة، أدت إلى تأثر الجمهور من حاله.

#### ثانيًا: التناص:

برزت في هذا الوسيط الاستجابات التّناصيّة، حيث تستدعي الجماهير قصائد أخرى، تعيد من خلالها صياغة النص وفق رؤيها، والتناص المقصود هنا هو التناص الكامل، أي: الحضور الفعلي لنص آخر، والذي يأخذ شكل الاستشهاد والاقتراض غير المعلن<sup>65</sup>، وقد قسمتُ الاستجابات التّناصية إلى محورين، وهما:

أولاً: التّناص مع الشاعر نفسه. ثانيًا: التّناص مع شعراء آخرين.

أولًا: التناص مع قصائد أخرى للشاعر: حيث يستدعي الجمهور قصائد للسياب تكاد تكون موازية للنصّ الأصلي بالتأثير الانفعالي<sup>66</sup>، وذلك كاستجابة (رهف دهون) لمقطوعة من قصيدة (أساطير) هي: "تعالى فما زال لون السحاب

حزبنًا... يذكرني بالرحيل!

تعالي تعالي نذيب الزمان وساعاته

في عناق طوبل"<sup>67</sup>

واستحضرت المستجيبة جزءًا من قصيدة (غريب على الخليج) دون أي إضافة علها:

"بالأمس حين مررت بالمقهى سمعتك يا عراق

وكنت دورة أسطوانة هي دورة الأفلاك في عمري تكور لي زمانه

في لحظتين من الزمن وإن تكن فقد مكانه"<sup>68</sup>

إن سبب الاستحضار هو لما بين النّصّين من تعالق مضموني، فما بين الغربة والرحيل، هو الذي جعل المستجيبة تَطلب هذا النص، من قصيدة (غريب على الخليج)، فمزجت بين النصين كرد على القصيدة، فالرحيل لم يكن اختياريًا؛ بل بسبب التنقل والغربة وسغب

العيش، وهنا يتضح كيف استطاعت المستجيبة امتصاص مقاصد النّص الحاضر، واستدعاء نص آخر لتوظيفه، وللتعبير عن الحالة الشّعورية.

ثانيًا: التناص مع شعر شعراء آخرين: استحضرت الجماهير قصائد لشعراء آخرين، ووظفتها توظيفًا مباشرًا، وإدخالها إلى النّص الحاضر؛ لتأكيده وللتعبير عن حالتها الشعورية والنّفسيّة، أو لتوسيع معناه، كما يظهر في هذا الاستدعاء ثقافة المستجيب، وسرعة نباهته في استحضار النّص الذي اقتضاه الموقف.

وتلتقي تجربة السياب مع هؤلاء الشعراء إما في حالة الاغتراب أو التّشرد، أو ضياع الأوطان، ومن ذلك استجابة (إيفان رحيم) لمقطوعة من قصيدة (منزل الأقنان) وهي:

" ألست الراكض العداء في الأمس الذي سلفا؟

أأمكث أم أعود إلى بلدي؟ آه يا بلدي

وما أمل العليل لديك شح المال ثم رمته بالداء"<sup>69</sup>

استدعت المُستجيبة متأثرة بالنص الحاضر بيتًا شعريًّا من أبيات الشاعر العراقي عبدالرازاق عبدالواحد، حيث وظفت المقطع بتحوير بسيط، وذلك بإضافة أداة التأكيد (قد)، وأضافت (العراقيين) وهي في النص الأصلى مضمرة، إذ قالت:

"قد يكلون العراقيون من شدة الجوع أنفسهم،

ولكنهم من قدور الغير ما أكلوا" $^{70}$ 

وظّفت المستجيبة النص المستدعى توظيفًا فنيًّا، وكأنه أصبح جزءًا من النص الحاضر أو مكملاً له، فمنزل الأقنان استخدمه السياب رمزًا للوطن الذي لم يتمكن من العودة إليه، وذلك لأسباب تتعلق بفقره ومرضه الذي أبعده عن وطنه، وتلتقي تجربة السياب مع عبدالرزاق عبد الواحد في حالة الغربة، والمرض، ويجمعهما الوطن، فالمضامين الشعرية بينهما متقاربة.

# ثالثًا: استجابات موجهة إلى الشاعر:

وهي استجابات تحمل معاني الحب والولاء والتعظيم للشاعر، أو التي تصفه بشاعر النبوءات والتكهنات، وبناء على ذلك قسمتُ الاستجابات الموجهة للشاعر في هذا الوسيط ثلاثة أنماط:

1- استجابات مدح وتعظيم: ويتميز هذا النّوع من الاستجابات بقدرة الجمهور على حياكة أوصافٍ وإطلاق ألقابٍ للشاعر؛ تدل على مكانة السياب في وجدان الجماهير، وذلك كالاستجابات الآتية:

استجابة (أم مرام) لمقطوعة من قصيدة (نهاية) إذ تقول مجزية المدح والتعظيم للسياب: "المجد كل المجد لشاعرنا الكبير السياب".

نجد في هذه الاستجابة مبالغة ظهرت من خلال تكرار (المجد، الكبير، وكل)، فتوالت المؤكدات لتدلل على حيازة السياب للمجد، والمجد هو الكرم والنبل والشرف<sup>72</sup> وأعطت (كل) التعبير قوة ووضوحًا، ومثلها استجابة (زينة مراد) لمقطوعة من قصيدة (سجين) تقول: "لن يأتى الزمان بمثله"<sup>73</sup>.

استعمل المستجيب أسلوب النفي للإثبات، فهو نفى نفيًا قطعيًا وجود مَن يشابهه، وأثبت بذلك فرادة السياب، واستخدم أداة النفي (لن)، وهي أداة "لتوكيد النفي في المستقبل"<sup>74</sup> وأفاد التوكيد بالنفى، على المدح المبالغ فيه، وبأن الزمان لن يجود بمثل السياب.

وكاستجابة (هدير العرباوي) لمقطوعة من قصيدة (سفر أيوب2) إذ يقول: "السياب نهر العراق الثالث... أي حزن يبعث المطر وإقبال.. وأنشودة المطر وقصائد ودواوين إعجازية من ملك الشعر الحربدر شاكر السياب"<sup>75</sup>.

وصف المستجيب السياب بنهر العراق الثالث، والعراق يشتهر بنهريّ دجلة والفرات، ولكنه أضاف نهرًا ثالثًا، وذلك كناية عن رمزية السياب فيه، فشبهه بالنهر؛ للدلالة على ثراء التجربة الشعرية ومكانتها في العراق، ونلمس في الاستجابة ضربًا من المبالغة إذ وصف أشعاره بالمعجزة.

2- استجابات عن نبوءة السيّاب: وهي استجابات تتفاعل مع القصائد، والواقع المعيش، فتصف الشاعر صفات الكهانة والعرافة، والعالِم بسير التّاريخ، ويؤمن العقل الجمعي العربي بنبوءة الشعراء؛ حيث ترد على ألسنة العامة والنُّخبة أبيات يُستشهد بها على قدرة الشُّعراء على التنبوء بالمستقبل، وقسم الأستاذ صلاح العرجي أساليب التنبوء ثلاثة أقسام، قسم يبالغ في ليّ عُنق النّص؛ ليجعله متوافقًا مع أحداث المستقبل، وقسم

يتعامل مع نصوص أثبتت الأحداث صحة تنبؤاتها، وقسم يستخدم أبياتًا مكذوبة كتبت بعد الأحداث<sup>76</sup>

ولقد أثار النَّص المقروء الذي كتبه السياب قبل نصف قرن، حفيظة الجمهور لمواكبته أحداث اليوم، وذلك كاستجابة (خالد المياح) لمقطوعة من قصيدة (وصية من محتضر) يقول فيها: "أبيات شعر للسياب قبل ستين عامًا يوضح فيها حال العراق، ويحض الشعب على التمسك بالعراق، رحمك الله أيها السياب الإنسان"77

نلحظ هنا تعجب المستجيب من معرفة الشاعر وقدرته على تصوير مستقبل العراق قبل (60) عامًا، وقوله (قبل ستين عامًا) تشير إلى دهشة المستجيب لمواكبتها أحداث اليوم، وكأن الشاعر على علم بأحداث المستقبل، ونسب المستجيب هذه القدرة إلى إنسانية السياب، وذلك باستخدام أداة النداء (أيًها) التي أفادت قرب المنادى وتخصيصه بوصف (إنسان).

ومثلها استجابة (غانم تهامي) علّق فها المُستجيب على مقطوعة من قصيدة (أنشودة المطر)، شبه السياب بالعارف بسير الأيام، لما بين القصيد والوقائع من تشابه إذ يقول: "السياب، شاعر، ريشة فنان مبدع، يبدع من نسج الفكر الخلاق، العارف بسير الأيام، وعبر التاريخ، كلمات يصب فها دم عشقه الملتهب بشظايا نيران الحب المتوهج، قصائد آتية من وادي عبقر: الوادي الممتلئ بالأسرار العميقة"<sup>78</sup>

يرى المُستجيب في شعر السّياب ضربًا من الواقع، فشبه السّياب بالرَّسام؛ للدلالة على دِقته في رَسم الأحداث، كما شبهه بالعارف كناية عن قدرته على التّكهن بالمستقبل، ورسمِ أحداثه، فاستخدام كلمة (يصب)، وكثّف من خلالها الصّورة جاعلًا أحزان السياب المنبع الَّذي يصبُ في كلماته، مما يجعل تأثيرها أعمق، وهذا الانهار والإعجاب بقدرته في قراءة الأحداث، والتكهن بها، قادت المُستجيب إلى إخراج قصائده، ونزعها منه، ونسبتها إلى وادي عبقر، وهو الوادي الذي قيل عنه أنه وادي الجن الذين يلقنون الشُعراء قصائدهم.

# رابعًا: استجابات أدبيّة وصفيّة:

وهي استجابات ينقل المستجيب تأثره بالنص، بأسلوب أدبي، وبلغة مجازية، لا تخرج عن النص ومضمونه، بل تتماهي معه، وتصف تأثيره على نفسها، وذلك كاستجابة (ليدي)

لمقطوعة من قصيدة (شباك وفيقة) يرثي فها الشاعر رفيقة صِباه، التي ماتت مبكرًا، وقالت المستجيبة واصفة ما أحدثه النَّص في نفسها من تأثير:

"هو الموت الذي يقتل

يقينًا هنالك جنة لا موت فها

عندما أرى المطر في شاشة تلفزيون

أو على الفيس بوك

روحى تطرب وأذنى تستنشق هطول المطر

نقطة قطرة

شيء ما أخذني إلى أهوار الناصرية

شيء ما أخذني على بلم اصطاد بطة

أرسم لوحة

لماذا بقت ذكرى السياب لأنه أواب مع المطر مع السماء

فوق النخيل

بلا تفعيلة هنالك تنهيدة

إشكالية العراق/الكويت

كان الغيم يفصل بين روح القاتل والمقتول

فصامى أنا

مجزئ فرع وأصل

جزيرة نائية في حطب جهنم

لا أتذكر الجياع في العراق"<sup>79</sup>.

يدل المفتتح على حالة التأثر، فقدمت المُستجيبة فلسفة عن الموت والحياة، مُسقطة النصّ على الواقع، واصفة التأثير بأسلوب أدبي، فأخرجت الألفاظ من معناها المعجميّ، وكونت معنى انزياحيًّا يتناسب مع حالتها وذلك من خلال التّركيب، (فصامي أنا، مجزوء أصل وفرع، جزيرة نائية من حطب جهنم) ولم يكن هذا الاستخدام عبثيًّا أو اعتباطيًّا؛ فالفصامي هو الشخصيّة المزدوجة التي فقدت توازنها، وهو مرض عقلي، ويظهر فيه البعد عن الواقع كأوضح

أعراضه <sup>80</sup>، وهذا يقابل فلسفتها عن الموت والحياة، ويقينها المتردد بأن هناك جنة لا موت فها، وشبهت حالها بجزيرة نائية من حطب جهنم، وهذا كناية عن حالة البؤس والعناء والموت البطيء، فاختيار هذه الألفاظ مع الموت دليل على الرؤيا الغائمة الملبدة بالهموم، وحالة الضياع والتشرد.

### خامسًا: استجابات إسقاطيّة:

يشكل السياب رمزًا وطنيًّا وقوميًّا وإنسانيًّا، لذلك تكثر الاستجابات الإسقاطية على نصوصه، وتأخذ في هذا الوسيط شكلًا واحدًا، وهو إسقاط النص على الواقع، وذلك كاستجابة (محمد السالم) على مقطوعة من قصيدة (أنشودة المطر) يقول فها: "هذا قدرنا، وهذا ما جناه على أبي، وما جنيت على أحد" 81.

نلحظ أن المستجيب أسقط نص القصيدة على الواقع، والتسليم بأن قدر العراق هو الجوع والتشرد والفقر، وهذه جناية الآباء على الأبناء، وفي هذه الاستجابة توظيف لبيت أبي العلاء المعرى الذي يقول فيه:

"هذا جناة أبي عليّ وما جَنيتُ على أحَد"<sup>82</sup>.

فوظّفه للتعبير عمّا جناه عليهم آباؤهم من فقر وعوز وحاجة، ونجد في هذه الاستجابة وعيًا جماهيريًّا واطلاعًا على الإنتاج الشّعري العربيّ، وقدرةً على الرّبط، والاستدعاء عند اقتضاء الحاجة والموقف.

ومثلها استجابة (سعيد سالم) لمقطوعة من قصيدة أنشودة المطر إذ يقول: "عاد عراقك أسوء مما كان"83.

يُخبر المستجيب السياب بحسرة ما آل إليه العراق، ونجد خلو الخبر من المؤكدات؛ لأن الجمهور القارئ للنّصِّ، والسياب الذي استحضره، وبث له شكواه، لم يكن منكرًا ولا مترددًا ولا شاكًا في صحة الخبر، واستخدم المستجيب لإيصال خبره صيغة (أفعل) التفضيل، فالمستجيب عقد موازنة بين ما قاله السياب في قصائده عن العراق، وكيف صوره وبين حاله اليوم، وقد جعل حاله اليوم أسوء من حاله سابقًا، وهنا وثَق من خلال استجابته، مرحلة تاريخية تعكس الوضع الحالي لوطنه.

#### سادسًا: استجابات شاعرية:

هي استجابات تبنى على المجاز، والرمزية، والصور البلاغية، من تشبهات وكنايات، وإيقاعات، ويكون فها روح الأدب، وتتحقق الشاعرية في مجموعة من الإجراءات اللُّغويّة التي تكسب النص أدبيته وشاعربته، وهي كما أشار القرطاجني "ما كان من الأقاويل القياسية مبنيًا على تخييل وموجودة فيه المحاكاة، فهو يعد قولا شعريًا"84.

ولقد رصدت الدِّراسة استجابات تأثرت بالقصائد، وتماهت معها بلغة مجازية، سواء كانت (شعرية أو نثرية)، والعلاقة التي تربطها بالنص الحاضرهي علاقة تفاعل وتحفيز واستلهام؛ فالمستجيب أنتج من دِلالات النّص الحاضر نصًا جديدًا، يوازيه في لغته الشعرية، فهي استجابات أبعدت الألفاظ عن دِلالتها المعجمية الصفريّة وألبستها رداء المجاز، مما أكسها أبعادًا دلالية عميّقة تحوي المعنى الأساسي للنّص، وتشكله في قالها؛ فَأَنتجَ ذلك نصًا إبداعيًا حديدًا.

وتتجلى الشَّاعرية كما يقول رومان جاكبسون في "كون الكلمة تدرك بوصفها كلمة، وليست مجرد بديل عن الشيء المستَّى، ولا كانبثاق للانفعال، وتتجلى في كون الكلمات، وتركيبها، ودلالتها، وشكلها الخارجي والداخلي ليست مجرد أمارات مختلفة، عن الواقع، بل لها وزنها الخاص، وقيمتها الخاصة"85

ومن الاستجابات الشَّاعرية لقصائد السّياب، والّتي استلهمت معناها من النّص الحاضر، وهي برأيي تمثل قراءة عميّقة للنصّ، وتحويله إلى نصِّ آخر موازٍ له، وذلك كاستجابة (وفاء الصادق) لمقطوعة من قصيدة (جيكور والمدينة):

وأنتجت المستجيبة من هذا النص نصًّا آخر إذ تقول:

"الشمس على تمثال الرمز السياب الشمس أجمل في بلادي من سواها

كم حلقت فوق السفوح الناضرات

وأضاءت الرمز الكبير كأنه

قمم الجبال الراسيات

وتألقت في نورها

روح القصيدة والحياة وتبسمت في ضحى آذار أطياف وأنشودة المطر أغنيات وتوهجت من دفئها أمجاد سومر وعطر الحضارات يا شمسنا لا تقلقى مهما تلبدت السماء وطال في العمق السبات تبقين خالدة إلى التكوبر حيث يمضى الجمع في درب الثبات وفي الغروب نزلت حانية إلى المنصة تلقين التحيات ودعاء قرصك الذهبي بالأمن يرتفع للسماوات إلى بغداد وأرض سبأ وجيكور والبلدات توصي نجوم السبع تتلو تسابيح المساءات وتنير لي لا هانئا فوق النخيل الباسقات فبدا الظلام حتى الظلام جميل في ليال مثقلات لا تحزني إن غبت يوما

# فالرمز باق

# والمريد والكلمات"86

لقد تحققت شاعرية النّص من خلال (التّناص، والرّمز، والاستعارات)، ونلحظ في هذه الاستجابة توظيف التّناص لإنتاج نص جديد، وبدأ استجابته بتناص مع قصيدة من عيون قصائد السياب؛ لإنتاج معنى دلاليًّا جديدًا يكشف عن معاناة المستجيب في وطنه، فاستهل نصه بتناص مع قصيدة (غريب على الخليج)، "الشمس أجمل في بلادي من سواها والظلام"<sup>87</sup>، وبدأ يتشكل بناء النّص من هذا الاستدعاء، الذي وظفه، وأنتجَ منه نصًا يتلاءم مع الحالة الشُّعورية والنفسيّة له.

واستخدم المستجيب (الشمس) رمزًا للعراق، فهي في نظره النُّور الَّذي لا ينطفئ مهما مرَّت به الظروف، وتعرجت به الطرق، ويحاول المستجيب التّغلب على مشاعر الحزن والأسى بشحن النفس بطاقات الأمل (يا شمسنا، لا تقلقي مهما تلبدت السماء)، فالشّمس هي الوطن، وشبه الوطن بإنسان قلق، حذف المشبه به (الإنسان)، وجاء بشيء من صفاته، وهو القلق، و(تلبدت السماء) كناية عن الخطوب والنّوازل التي حلّت بالعراق.

وقدمت المستجيبة مواساة للوطن (لا تحزني إن غبت يومًا، فالرمز باق، والمربد والكلمات) وهنا استعارة مكنية، حيث شبه وطنه بإنسان بدت عليه ملامح الحزن، حذف المشبه به (الإنسان)، وجاء بشيء من صفاته، وهو الحزن، و(الرمز باق) لدلالة على خلود السياب من خلال ما تركه من إرث شعري دائم، و(المربد والكلمات) المربد هو سوق في البصرة تقام فيه المسابقات الشعرية والمبارزات بين الجرير والفرزدق، وبقي المربد منبر يجمع الشعراء تحت سقفه حتى اليوم، وقلَّ نشاطه بسبب الحروب، والكلمات هي رمز للشعر الذي لا ينطفئ.

الخاتمة: تناولت بالدراسة والتّعليل مشروعًا بلاغيًا ما زال يخطو خطوات متقدمة نحو تكوين حقل متخصص بدراسة استجابات الجمهور، وهي استجابات استطاعت تغيير الأدوار وإثبات تأثيرها في سير العملية الخطابية، ولقد تبيّن من خلال الاستجابات في برامج (التواصل الاجتماعي) حضور طبقات الجمهور عند تلقي نصوص السياب، فهناك الجمهور العارف، والجمهور العادي، والجمهور الناقد، كما برز في الخِطاب الجماهيري هيمنة الأساليب الإنشائية والخبرية، وأساليب التوكيد والمبالغة؛ مما أعطى اتساعًا في الأبعاد الدلالية، نتيجة لتنوع

استخدامها، وتكرارها، وحشد الاستجابات بها، كما أضفى هذا الاستخدام جمالًا؛ نتيجة لتداخله مع الأساليب الأخرى سواء الأساليب النحوية أو البلاغيّة، والسبب في طغيان هذه الأساليب؛ أن الجمهور لم يتخلص من النّظرة الدُّونية أو التّهميشِية، فما زال يعتقد بأنه الجانب الأضعف في الحوار، رغم التّطورات التي نَقلت دوره من مستقبلٍ إلى مُنتجٍ؛ فتكرار المؤكدات في الاستجابة الواحدة، يدلُّ على عدم إيمان المستجيب بوصول رسالته؛ إلا بالإلحاح في تكرارها، وتأكيدها بطرق مختلفة.

ومن المقترحات تدعو الدراسة إلى تدعو الدراسة إلى دراسة الاستعارات في استجابات الجمهور سواءٌ على الخطابات السياسية أو الدينية أو الأدبية، والبحث عن سبب توظيفها، فلاستجابات الجمهور خلفيات ثقافية تنبئ عنها، وقد الاحظت الدراسة أن التعبير باللغة الحقيقية يكاد يندر في استجابات الجمهور، والدراسة تدعو إلى النَّظرِ في اللَّغة الَّتي يوظفها الجمهور والاستعانة بمناهج تُساهم في كشفِ المخبوء.

## المصادر والمراجع باللسان العربي والمترجمة:

- ابن خلكان، شمس الدين، (681هـ) تحقيق: إحسان عباس، وفيات الأعيان، (ط1)، بيروت، مصر، دار صادر.
- توماس، سلوان، وآخرون ترجمة: نخبة: إشراف: عماد عبداللطيف، (2016). موسوعة البلاغة، (ط1)، القاهرة، مصر، المركز القومي للترجمة.
  - جاكبسون، رومان، قضايا الشعرية، (ط1)، الدار البيضاء، المغرب، دار توبقال للنشر.
- الجرجاني، عبد القاهر، (1412ه). أسرار البلاغة، (ط1)، تحقيق رشيد رضا، أسامة صلاح الدين، بيروت، لبنان، دار أحياء العلوم.
  - جمال الدين، ابن منظور، (2003م). لسان العرب، (ط1)، القاهرة، مصر، دار الحديث
  - الجواهري، إسماعيل حماد، (2012م). معجم الصِّحاح، (ط4)، بيروت، لبنان، دار المعرفة.
- حاوي، صلاح، عبد الوهاب صديقي، وآخرون (2017م). بلاغة الجمهور مفاهيم وتطبيقات، (ط1)، البصرة، العراق، دار شهريار.

- الحكيم، فواز منصور، (2011م). سوسيولوجيا الإعلام الجماهيري، (ط1)، عمان، الأردن، دار أسامة.
  - الزجاجي، أبو القاسم عبدالرحمن، (١٩٨٦م). حروف المعاني، (ط2)، إربد، عمَّان، دار الأمل.
- الزمخشري، أبي القاسم، (٢٠٠٣م). المفصل في علم العربية، (ط1)، تحقيق: فخري صالح قدارة، عمّان، الأردن، دار عمار للنشر والتوزيع.
- سعد، محمود (1988م). حروف المعاني بين دقائق النحو ولطائف الفقه، (ط1)، القاهرة، مصر، دار النشر كلية الآداب.
  - السياب، بدر شاكر (2016م). ديوان بدر شاكر السياب (ط1)، بيروت، لبنان، دار العودة.
- شقرة، علي خليل، (٢٠١٤م). الإعلام الجديد: شبكات التواصل الاجتماعي، (ط1)، عمان، الأردن، دار أسامة للنشر والتوزيع.
- صادق، عباس مصطفى، (2008م). الإعلام الجديد، المفاهيم والوسائل والتطبيقات، عمان، الأردن، دار الشروق.
- الصمادي، امتنان، (2018م). الخصائص الجمالية لاستجابة الجمهور لشعر محمود درويش، مجلة العمدة في اللسانيات وتحليل الخطاب، ع6.

#### - عبد اللطيف، عماد:

- (2009م). لماذا يصفق المصربون؟، (ط1)، القاهرة، مصر، دار العين للنشر.
- (2012م). بلاغة الحرية: معارك الخطاب السياسي في زمن الثور، (ط1)، بيروت، لبنان، دار التنوير.
- (2005م). بلاغة المخاطب: البلاغة العربية من إنتاج الخطاب السلطوي إلى مقاومته ضمن كتاب السلطة ودور المثقف، القاهرة، جامعة القاهرة.
- عبدالقادر طه، فرج، وآخرون، (٢٠٠١). معجم علم النفس والتحليل النفسي، (ط1)، بيروت، لبنان، دار الهضة العربية.
  - العرجي، صلاح، (٢٠٢٠م). تنبؤات الشعراء، (ط1)، الشارقة، الإمارات، دار كلمات.

- العُمري، محمد، (2017م). المحاضرة والمناظرة، (ط1). الدار البيضاء، المغرب، أفريقيا الشرق.
- القاضي، محمد، وآخرون، (۲۰۱۰م). معجم السرديات، (ط1)، دار العين، مصر، ودار الفاربي، لبنان، دار الملتقى، المغرب.
- القرطاجني، حازم، (1986م). منهاج البلغاء وسراج الأدباء، (ط3)، تحقيق: محمد الحبيب ابن الغرجة، تونس، دار الغرب الإسلامي.
- القزويني، جلال الدين، (1983م). الإيضاح في علوم البلاغة: المعاني والبيان والبديع، (ط1)، القاهرة، مصر، دار الفكر العربي.
- كرخي، علي، الأسدودي، نها، (٢٠١٨م). الإعلام الجديد والمشاركة السياسية، (ط1)، عمّان، الأردن، دار المناهج للنشر والتوزيع.

# رابعًا المواقع الإلكترونية:

- استجابات الجمهور على قصيدة أنشودة المطر:

https://youtu.be/9Adi81tDcLM
://youtu.be/ https -NTD35zenp0
https://youtu.be/lbxmn1GuiFk
https://youtu.be/o2NNsS1dIMA

- رابط استجابات قصيدة حفار القبور:
- رابط الجزء الأول: (https://youtu.be/IUX4Qc9PoUw)
- رابط الجزء الثاني: (https://youtu.be/3oBUmQ09l5E)
- رابط الجزء الأول المومس العمياء: (https://youtu.be/73v9zmgBOT4)
  - رابط الجزء الثاني: (https://youtu.be/LfMIQUE8U5s)
- رابط استجابات قصيدة الباب تقرعه الرباح: https://youtu.be/3eHrWTbngtY
  - رابط قصيدة منزل الأقنان: https://youtu.be/etr\_Yb365z0
  - رابط قصيدة شناشيل ابنة الجلي: https://youtu.be/B-iAZdfAvgw

رابط استجابات الفيسبوك:

رابط صفحة السياب: /https://www.facebook.com/BadrShakirAlsyyab

#### الهوامش والإحالات:

1 - يُنظر، جمال الدين، ابن منظور، <u>لسان العرب</u>، (القاهرة، مصر: دار الحديث، 2003م)، مادة: (بلغ)، ج1، ص 498.498

<sup>2 -</sup> القزويني، جلال الدين، الإيضاح في علوم البلاغة: المعاني والبيان والبديع، ط1، القاهرة، مصر، دار الفكر العربي، 1983م)، ص7.

<sup>3 -</sup> العمري، محمد، <u>المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة</u>، ط1، (الدار البيضاء، المغرب، أفريقيا الشرق)، ص47.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - يُنظر، ابن منظور، <u>لسان العرب</u>، مرجع سابق، مادة (جمهر)، ج2، ص215.

<sup>5 -</sup> توماس، سلوان، وآخرون ترجمة: نخبة: إشراف: عماد عبداللطيف، موسوعة البلاغة، ط1، (القاهرة،

مصر: المركز القومي للترجمة، 2016م)، ص 1/217

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - يُنظر، المرجع السابق، ص 1/217.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - يُنظر، المرجع السابق، ص1/216.

<sup>8 -</sup> المرجع السابق، ص 216، 217.

<sup>9 -</sup> لحكيم، فواز منصور، <u>سوسيولوجيا الإعلام الجماهيري</u>، ط1، (عمَّان، الأردن، دار أسامة، 2011م)، ص55. 10 - المرجع السابق.

<sup>11 -</sup> عبداللطيف، عماد، ماذا تقدم بلاغة الجمهور للدراسات العربية؟ الإسهام، الهوية المعرفية، النقد، ضمن كتاب بلاغة الجمهور مفاهيم وتطبيقات، ط1 (البصرة، العراق، دار شهربار، 2017م)، ص27.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> - يُنظر، عبداللطيف عماد، بلاغة المخاطب: البلاغة العربية من إنتاج الخطاب السلطوي إلى مقاومته، ضمن كتاب السلطة ودور المثقف، (القاهرة، مصر: جامعة القاهرة، 2005م) ص 16.

<sup>13 -</sup> المرجع السابق، ص7.

<sup>14 -</sup> صديقي، عبدالوهاب، بلاغة الجمهور مفاهيم وقضايا، ضمن كتاب بلاغة الجمهور مفاهيم وتطبيقات، مرجع سابق، ص124.

<sup>15 -</sup> يُنظر، صادق، مصطفى عباس، الإعلام الجديد، المفاهيم والوسائل والتطبيقات، (عمّان، الأردن، دار الشروق، عمان، 2008م)، ص 18-33.

<sup>16 -</sup> شقرة، على خليل، الإعلام الجديد: شبكات التواصل الاجتماعي، ط1، (عمان، الأردن، دار أسامة للنشر والتوزيع، 2014م)، ص53.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> - يُنظر، مصطفى صادق، عباس، <u>الإعلام الجديد، المفاهيم والوسائل والتطبيقات</u>، مرجع سابق، ص216.

<sup>18 -</sup> يُنظر، الكرخي، عبدالهادي، نها نبيل الأسدودي، الإعلام الجديد والمشاركة السياسية، ط1، (عمان، الأردن، دار المناهج للنشر والتوزيع)، ص44.43.

- 19 -) المرجع السابق، ص44.
  - <sup>20</sup> المرجع السابق.
- <sup>21</sup> عبدالقادر طه، فرج، وآخرون، <u>معجم علم النفس والتحليل النفسي</u>، ط1، (بيروت، لبنان، دار النهضة العربية)، ص50.
  - 22 (https://youtu.be/IUX4Qc9PoUw) قصيدة حفار القبور
    - https://youtu.be/etr\_Yb365z0- <sup>23</sup> ، قصيدة منزل الأقنان.
  - https://youtu.be/LfMIQUE8U5s)- <sup>24</sup> أومس العمياء.
    - <sup>25</sup> يُنظر، السابق.
    - <sup>26</sup> يُنظر، السابق.
    - <sup>27</sup> يُنظر، السابق.
  - https://youtu.be/-NTD35zenp0K <sup>28</sup> ، فصيدة أنشودة المطر.
    - https://youtu.be/lbxmn1GuiFk- <sup>29</sup>، أنشودة المطر.
  - https://youtu.be/LfMIQUE8U5s- <sup>30</sup> )، قصيدة المومس العمياء.
  - 31 الزجاجي، أبو القاسم عبدالرحمن، حروف المعاني، ط2، (إربد، عمَّان: دار الأمل، 1986)، ص8.
    - https://youtu.be/LfMIQUE8U5s)- <sup>32</sup> -(مصيدة المومس العمياء.
- 33 سعد، محمود، حروف المعاني بين دقائق النحو ولطائف الفقه، ط1، (الناشر: لا يوجد، 1988م)، ص
  - https://youtu.be/etr\_Yb365z0- <sup>34</sup>، قصيدة منزل الأقنان.
  - https://youtu.be/B-iAZdfAvgw- <sup>35</sup>، قصيدة شناشيل ابنة الجلي.
    - https://youtu.be/etr\_Yb365z0- <sup>36</sup> ، قصيدة منزل الأقنان.
      - <sup>37</sup> يُنظر، السابق.
  - . قصيدة الباب تقرعه الرياح. https://youtu.be/3eHrWTbngtY-  $^{38}$ 
    - 39 يُنظر، السابق.
    - المطر. https://youtu.be/-NTD35zenp0-  $^{40}$ 
      - <sup>41</sup> يُنظر، السابق.
- 42 الجرجاني، أسرار البلاغة، ط1، تحقيق: رشيد رضا، أسامة صلاح الدين، (بيروت، لبنان، دار أحياء العلوم)، ص12.
  - https://youtu.be/IUX4Qc9PoUw)- <sup>43</sup> هصيدة حفار القبور.
    - <sup>44</sup> ينظر، السابق.
    - <sup>45</sup> ينظر، السابق.
    - 46 يُنظر، السابق
    - https://youtu.be/9Adi81tDcLM- <sup>47</sup>، قصيدة أنشودة المطر.
  - https://youtu.be/o2NNsS1dIMA- <sup>48</sup>، قصيدة أنشودة المطر.

- https://youtu.be/LfMIQUE8U5s- <sup>49</sup> )، قصيدة المومس العمياء.
  - https://youtu.be/3eHrWTbngtY- <sup>50</sup> ، الباب تقرعه الرباح.
  - https://youtu.be/9Adi81tDcLM- <sup>51</sup>، قصيدة أنشودة المطر
- 52 المقصدية ضد الاعتباطية، والقصد هو الإتيان بالشيء والنحو له، يُنظر معجم الصّحاح ص863، والمقصدية هي "أن اللغة جزئيًّا أو كليا يمكن أن تفسر أو تبرر بالنظام الطبيعي للأشياء أو الأفكار" ينظر مفتاح، محمد، تحليل الخطاب الشعرى استراتيجية التناص ص63.
  - https://youtu.be/LfMIQUE8U5s- 53 )، قصيدة المومس العمياء.
    - youtu.be/ https -NTD35zenp0//:- <sup>54</sup>،
      - <sup>55</sup> يُنظر، السابق.
      - https://youtu.be/3eHrWTbngtY- <sup>56</sup> ، الباب تقرعه الرباح.
  - https://youtu.be/LfMIQUE8U5s- <sup>57</sup> )، قصيدة المومس العمياء.
    - youtu.be/ https -NTD35zenp0//- <sup>58</sup>
  - <sup>59</sup> الكرخي، على، نها الأسدودي، <u>الإعلام الجديد والمشاركة السياسية</u>، مرجع سابق، ص40.
    - /https://www.facebook.com/BadrShakirAlsyyab ورابط صفحة السياب  $^{60}$ 
      - 61 يُنظر، السابق.
- 62 أطلقتُ اسم (النص الحاضر)؛ للدلالة على النَّص الذي دارت حوله الاستجابات والمنشور على الصفحة، مقابل النَّص المستدعي.
  - https://www.facebook.com/BadrShakirAlsyyab :-رابط صفحة السياب 63
  - 64 الجواهري، إسماعيل، معجم الصحاح، ط4، (بيروت، لبنان، دار المعرفة)، ص797.
    - 65 يُنظر، القاضي، محمد، معجم السرديات، مرجع سابق، ص115.
- <sup>66</sup> يُنظر، الصمادي، امتنان، (2018م). <u>الخصائص الجمالية لاستجابة الجمهور لشعر محمود درويش</u>، مجلة العمدة في اللسانيات وتحليل الخطاب، ع6.ص42.
  - <sup>67</sup> السياب، بدر، <u>ديوان بدر شاكر السياب</u>، ط1(بيروت، لبنان، دار العودة)، ص296.
    - https://www.facebook.com/BadrShakirAlsyyab:- رابط صفحة السياب.
      - 69 ديوان بدر شاكر السياب، مرجع سابق، ص324.
- <sup>70</sup> يُنظر النص المقتبس، عبد الواحد، عبدالرزاق، <u>الأعمال الشعرية</u>، (ط1)، (بغداد، العراق: دار الشؤون الثقافية العامة، 2000م)، ص191.
  - https://www.facebook.com/BadrShakirAlsyyab:- رابط صفحة السياب
    - <sup>72</sup> يُنظر، الجواهري، مرجع سابق، ص972
  - 73 رابط صفحة السياب: https://www.facebook.com/BadrShakirAlsyyab/
- <sup>74</sup> الزمخشري، أبي القاسم، المفصل في علم العربية، تحقيق: فخري صالح قدارة، ط1، (عمّان، الأردن: دار عمار للنشر والتوزيع، 2003م)، ص312.
  - https://www.facebook.com/BadrShakirAlsyyab :- رابط صفحة السياب

- <sup>76</sup> يُنظر، العرجي، صلاح، <u>تنبؤات الشعراء</u>، ط1، (الشارقة، الامارات، دار كلمات،2020م)، ص 16.15.
  - https://www.facebook.com/BadrShakirAlsyyab :- رابط صفحة السياب
  - https://www.facebook.com/BadrShakirAlsyyab :- رابط صفحة السياب 78
  - https://www.facebook.com/BadrShakirAlsyyab:-رابط صفحة السياب
  - 80 عبدالقادر، طه، وأخرون، <u>معجم علم النفس والتحليل النفسي</u>، مرجع سابق، ص348.
    - https://www.facebook.com/BadrShakirAlsyyab:- رابط صفحة السياب 81
- 82 ابن خلكان، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، ط1 (بيروت، لبنان، دار صادر،1978م)، مرجع سابق، ص1/115.
  - https://www.facebook.com/BadrShakirAlsyyab:- رابط صفحة السياب 83
- 84 القرطاجني، حازم، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، (ط3)، تحقيق: محمد الحبيب ابن الخوجة، تونس، دار الغرب الإسلامي، 1986م)، ص67.
  - 85 ياكبسون، رومان، قضايا الشعرية، ط1، الدار البيضاء، المعرب، دار توبقال للنشر)، ص19.
    - https://www.facebook.com/BadrShakirAlsyyab :- رابط صفحة السياب
      - 87 ديوان السياب، مرجع سابق، ص6.

## تصفيق الجمهور في الخطاب السياسي

-دراسة للتصفيق في خطاب تنصيب الرئيس الجزائري عبد المجيد تبون -

The applause of the audience in the political discourse

A study of applause in the inauguration speech of Algerian President 
- Abdelmadjid Tebboune

# د. محمد لمين مقرود المحليا للأساتذة آسيا جبار، قسنطينة (الجزائر) alamine.88@gmail.com

| تاريخ النشر: 2021/08/01 | تاريخ القبول: 2021/07/28 | تاريخ الإرسال:2021/07/10 |
|-------------------------|--------------------------|--------------------------|
|-------------------------|--------------------------|--------------------------|

#### Abstract

This research deals with applause in political discourse as a response by the public, through its study of the audience's applause in the inaugural speech of Algerian President Abdelmadjid Tebboune. He sought to explain the role that applause played in determining the direction of the denotative and influential speech, and before that, its type, time, placement, intensity, causes and motives. He based his analysis on "Rhetoric of audience", which is one of the contemporary approaches in studying audience responses.

**Keywords:** rhetoric of audience, rhetoric, applause, political discourse, response.



يتناول هذا البحث التصفيق في الخطاب السياسي باعتباره استجابة يقوم بها الجمهور، وذلك من خلال دراسته لتصفيق الجمهور في خطاب التنصيب للرئيس الجزائري عبد المجيد تبون. وسعى إلى تبيين الدور الذي لعبه التصفيق في تحديد وجهة الخطاب التدليلية والتأثيرية، وتبيين قبل ذلك نوعه وزمنه ومواضعه وكثافته وأسبابه ودوافعه. وقد استند في تحليله على "بلاغة الجمهور" التي تعدّ من المقاربات المعاصرة في دراسة استجابات الجمهور.

الكلمات المفتاحية: بلاغة الجمهور، البلاغة، التصفيق، الخطاب السياسي، الاستجابة.

#### مقدمة:

يمثّل التصفيق في الخطاب السياسي الحديث جزءا لا يتجزّأ منه، فلا يمكن أن نجد خطبة سياسية موجّة لجمهور مباشر إلا ويأخذ التصفيق مساحة كبيرة منها، وحضور التصفيق في هذه الخطب حضور ذو فاعليّة تأثّرية وتأثيرية، فهو يتأثّر بالخطاب من جهة ويؤثّر فيه من جهة أخرى.

ولما كان التصفيق استجابة يقوم بها الجمهور، اضطلعت بدراسته وتحليله بلاغة الجمهور، هذه البلاغة التي تحاول تفسير كيف أُنتَجت خطاباتٌ فعلية في سياقات فعلية استجاباتٍ معيّنة، وكيف – في المقابل- يمكن أن تؤثر هذه الاستجابات في الخطاب الأصلي<sup>1</sup>.

ويندرج بحثنا ضمن هذا المسار، وقد استرشدنا فيه بالدراسة الفريدة التي قام بها رائد مجال بلاغة الجمهور في الوطن العربي عماد عبد اللطيف، والتي كانت بعنوان "لماذا يصفّق المصربون؟"، الصادرة عن دار العين للنشر والتوزيع في القاهرة سنة 2009.

يدور موضوع هذا البحث حول تحليل التصفيق في خطاب تنصيب الرئيس الجزائري عبد المجيد تبون، واخترنا هذا الخطاب لأنه أوّل خطاب يلقيه تبون على جمهور مباشر باعتباره رئيسا للجمهورية. وكان تحليلنا له مؤطّرا بالأسئلة التالية:

- كيف كان التصفيق في هذا الخطاب، من حيث نوعه، وزمنه، ومواضعه، وكثافته؟.
- ما أثر الخطاب في استدعاء تصفيق الجمهور؟ وبعبارة أخرى: ما مثيرات التصفيق في هذا الخطاب؟
- ما أثر التصفيق في الخطاب؟ و"ما مدى تأثير تصفيق الجمهور المشارك نحو الخطبة على توجهات الجمهور غير المشارك نحوها؟".

# 1. الخطيب والجمهور: توافق وتناسق.

قبل أن ننظر في التصفيق الذي جاء في خطاب التنصيب للرئيس الجزائري عبد المجيد تبون، يجب أن ننظر أوّلا في طبيعة الخطيب والجمهور الحاضر والعلاقة بينهما، فالعلاقة بين الخطيب والمتلقين في أيّ عملية تحليلية مهمّة في فهم الخطاب، وهي في الخطاب السياسيّ أكثر أهميّة وضرورة؛ "فإنّ أهميّة السياسيين في تحليل الخطاب السياسيّ لا يخوّلهم أن يكونوا

الفاعلين الوحيدين في العمليّة السياسيّة، وبناء عليه يجب أن نضيف إليهم النّاس عامّة، المواطنين، الجماهير، وغيرهم من المجموعات والجماعات"2.

و بالنسبة لظاهرة التصفيق فإنّ النظر في هذا الأمر أكثر ضرورة، إذ إنّ "التصفيق فعل تعاونيّ، يشترك في إنتاجه طرفان: متكلّم وجمهور، لكل منهما دوره والتزاماته"<sup>3</sup>. كما أنّ معرفة نوع التصفيق، وتحديد عفويته من عدمها، والوصول إلى دلالته السياقيّة، إنّما تنبني على معرفة طبيعة الخطيب والجمهور والعلاقة بينهما.

## فمن هو الخطيب والجمهور؟

الخطيب هو الرئيس الجزائريّ عبد المجيد تبون، فهو يحمل صفة رئيس الجمهورية، وهذه الصفة هي أعلى صفة سياسية في النظام السياسي الجزائري، جاء في الدستور الجزائري: "يُجسّد رئيس الجمهوريّة، رئيس الدّولة، وحدة الأمّة. وهو حامي الدّستور. ويُجسّد الدّولة داخل البلاد وخارجها"، فهو الممثل للدولة الجزائرية والمجسِّد لها. كما تخوّله تلك الصفة أن يكون رأس السلطة التنفيذية، فهو من يرأس مجلس الوزراء، وتخوله بأن يكون رأس السلطة القضائية لكونه الرئيس الأوّل للمحكمة العليا ويرأس المجلس الأعلى للقضاء، وتجعله على رأس المؤسسة العسكرية باعتباره قائد القوات المسلحة ووزير الدفاع 4.

فيتبيّن من خلال ذلك أنّ الخطيب يتمتّع بسلطة قويّة، بل إنّه نظريّا يمتلك أقوى سلطة سياسية في الدولة الجزائرية.

أما بالنسبة للانتماء السياسي للمخاطب، فعبد المجيد تبون ينتمي إلى حزب جهة التحرير الوطني، وهو الحزب الحاكم في الجزائر منذ استقلال الجزائر إلى الآن، ولهذا نجد أنّ عبد المجيد تبون انخرط منذ شبابه في العمل داخل دواليب الإدارة الجزائرية؛ فقد تقلد قبل الرئاسة عدة مناصب من أمين عامّ لولاية إلى وزير أوّل للحكومة.

فالخطيب إذا هو أحد رجال الدولة الجزائرية الذين عملوا فها سنوات طويلة.

أمّا الجمهور، فحسب ما جاء في وكالات الأنباء، يتكوّن من: الرئيس المؤقت، ورئيس البرلمان، ورئيس مجلس الأمة، وقادة الجيش، وأعضاء الحكومة، والمرشحين للانتخابات الرئاسية، وقضاة المحاكم العليا، وقيادات أخرى في الدولة، بالإضافة إلى سفراء بعض الدول.

يلاحظ أنّ الجمهور في هذا الخطاب جمهور متناسق، ذلك أنّ أغلبه يتشكّل من قادة الدولة ورجالها، ورجال الدولة في البلدان غير الديموقراطية يكونون غالبا متناسقين، تجمعهم رؤية واحدة أو مصالح مشتركة أو ثقة متبادلة، ونادرا ما يكون بينهم اختلاف جذريّ، فأيّ اختلاف بينهم يكون اختلافا ظرفيّا شكليّا لا أكثر.

ويمكن أن نستنتج بعد ذلك العلاقة بين الخطيب والجمهور بسهولة، فما يجمع الخطيب والجمهور أنّ كليهما من رجال الدولة، فتكون العلاقة بينهما علاقة توافق، وعلاقة التوافق هذه ستنعكس على التفاعل بين الخطيب وجمهوره، إذ سيكون التفاعل بينهما قائما على القصديّة، تقلّ فيه العفوية بشكل كبير. وهذه القصديّة لا يكون غرضها إقناع المتكلّم للمخاطبين، إذ إنّ الإقناع يكون للمختلفين.

#### 2.التصفيق المقصود سلفا: ليس بعفويّ ولا معدّ سلفا.

يقسم التصفيق من حيث تلقائيته، إلى تصفيق تلقائيّ وتصفيق معدّ سلفا؛ التصفيق التلقائيّ هو الذي يحدث دون خطّة مسبقة أو سابق إعداد، بل يحدث عفو الخاطر، أمّا المعدّ سلفا فهو الذي يعدّ من قِبل الشخص المصفّق نفسه أو من قبَل طرف آخر. 5

وحينما ننظر في التصفيق الذي جاء في خطاب تنصيب عبد المجيد تبون، لا يمكن أن نحكم عليه بأنّه تلقائيّ وعفويّ استنادا إلى ما توصلنا إليه سابقا من أنّ العلاقة بين الخطيب والجمهور هي علاقة توافق، هذه العلاقة التي تجعل التفاعل بينهما – والتصفيق جزء منه – تفاعل تقلّ فيه العفويّة والتلقائيّة. إضافة إلى أن "الخطب الملقاة أمام جمهور مختار بعناية، ولا يتمتّع بسلطة موازية للحاكم، يحتمل أن يكون التصفيق فها غير عفويّ".

كما لا يمكننا أن نحكم عليه بأنّه معدّ سلفا، وذلك لسببين: الأوّل أنّه من خلال تتبعنا للتصفيق في هذا الخطاب لم نلحظ ما يوحي بالإعداد له من الطرق المعروفة لذلك كالإشارات أو وجود أفراد مخصوصين لذلك أو غير ذلك. والثاني هو نوعية الجمهور الحاضر الذي يتكوّن من كبار رجال الدولة ومسؤولها، وبستبعد بحسب الأعراف السياسية إعدادهم مسبقا.

# فما نوع هذا التصفيق إذا؟!

ما نخلص إليه من التحليل السابق أنّ هذا التصفيق ليس تلقائيًا ولا معدّا سلفا، فلا يمكن الجزم بوضعه في أيّ من النوعين، وقد يبدو أنّ هذا الأمر محيِّر، لكنّ الذي يزيل هذه الحيرة هو

الرجوع إلى العلاقة بين الخطيب وجمهوره، فعلاقة التوافق بينهما وما ينتج عنها من افتراض القصدية في التفاعل بينهما تقودان إلى نوع آخر من التصفيق وهو التصفيق "المقصود سلفا"، وهو الذي يكون باعثه القصد المشترك بين المتكلّم والمخاطبين، هذا القصد الذي يُبنى على التوافق الحاصل بينهما في الفكر أو الرؤية أو التوجه أو غير ذلك. بعبارة أخرى، التوافق بين الخطيب وجمهوره ينشئ قصدا مشتركا بينهما، هذا القصد هو الذي يريدان معا أن يوصلاه إلى جمهور آخر غير حاضر زمن الخطاب، وهو الجمهور الأوسع. فتكون وظيفة الخطيب تبليغ مقاصده ومقاصد الجمهور الحاضر إلى الجمهور الأوسع، وتكون وظيفة الجمهور الحاضر إعانة الخطيب لتبليغ قصدهما المشترك إلى الجمهور الأوسع. فهناك حالة تعاون بينهما. أو يمكن أن نقول إنّ كليهما يتحوّل في مثل هذه الحالة إلى مخاطِب، فهناك الخطيب المتكلّم، وهناك الخطيب المتكلّم، وهناك الخطيب المتكلّم، وهناك الخطيب المتكلّم،

فالتصفيق المقصود سلفا ليس تلقائيًا بحكم التوافق المسبق، لكنّه قد يظهر للمتابع بمظهر التصفيق التلقائي لغياب أدلّة إعداده سلفا، لذلك يستعمل فيه الخطيب الفخاخ لاستدعائه، ويحتاج فيه الجمهور إلى مثيرات حتى يستجيب به، لكنّ هذه المثيرات تستدعي استجابة توافق مسبق وقصد مشترك لا استجابة استحسان مستجدّ.

والتصفيق المقصود سلفا أيضا ليس معدّا سلفا بحكم غياب أدلّة الإعداد، لكنّه قد يظهر للمتابع بمظهر المعدّ سلفا نظرا للاتفاق الموجود بين الخطيب والجمهور، وهما وإن كانا يتفقان في أنّ كليهما اتّفاق مسبق، لكبّهما يختلفان في أن "المقصود سلفا" هو اتّفاق ذهنيّ، و"المعدّ سلفا" هو اتّفاق تقنيّ، والأوّل تأييد لمضامين الخطاب، والثاني في غالبه تأييد للخطيب.

فيكون التصفيق المقصود سلفا، بهذا التحديد، تصفيقا في مرتبة بين التصفيق التلقائي والتصفيق المعدّ سلفا، فهو يأخذ صورتهما لكنّه يختلف عن حقيقتهما. وكشف تلك الحقيقة يعتمد على أمربن: طبيعة العلاقة بين الخطيب والجمهور، وكذلك على نوعية الجمهور.

وهذا بالضبط ما نجده في حالة خطاب الرئيس عبد المجيد تبون، فما جاء في مضامين خطابه في عمومها نجده في خطابات سابقة لمسؤولي الدولة الحاضرين بين الجمهور، فعبد المجيد تبون في خطابه يبلّغ شيئا مشتركا بينه وبين جمهوره الحاضر، والجمهور الحاضريصفّق لشيء مشترك بينه وبين والخطيب. ولهذا نجد أنّ أغلب التصفيق في الخطاب كان للمضامين

السياسية أكثر من المضامين الأخرى، ذلك أن الاشتغال السياسي هو الشيء المشترك بينهما، كما يبيّن المقطع الآتى $^7$ .

تبون: ويتعين على اليوم بصفتي رئيسا للجمهورية أن أذكركم بأهم تلك الالتزامات، وعلى رأسها تعديل الدستور الذي هو حجر الأساس لبناء الجمهورية الجديدة. حيث أجدد الالتزام بذلك خلال الأشهر الأولى إن لم أقل الأسابيع الأولى، بما يحقق مطالب الشعب المعبر عنها في الحراك المبارك. دستور يجدد العهدة الرئاسية مرة واحدة فقط. ويقلص صلاحيات رئيس الجمهورية.

الجمهور: &&&&&&&.

تبون: دستور يحصن الجزائر من السقوط في حكم الفرد، يحقق الفصل الحقيقي بين السلطات ويخلق التوازن بينها.

الجمهور: &&&&&،

تبون: دستور يحدد الحصانة للأشخاص ولا يمنح الفاسد أي حصانة في الملاحقة القضائية،

الجمهور: &&&&&،

تبون: دستور يحمي الحربات الفردية والجماعية وحقوق الإنسان، وحربة الإعلام والتظاهر.

الجمهور:&&&&&،

تبون: كما ألتزم بأخلقة الحياة السياسية،

الجمهور:&&&

تبون: وإعادة الاعتبار للمؤسسات المنتخبة، من خلال قانون الانتخابات الجديد الذي يحدد شروط الترشح للمناصب بوضوح،

الجمهور: &&&،

تبون: ويتم تجريم تدخل المال الفاسد في العمل السياسي وشراء الأصوات والذمم،

الجمهور: &&&&

تبون: حتى يتمكن الشباب وخاصة الجامعيين من الحصول على فرصة للترشح والفوز، وتكون حملتهم الانتخابية من تمويل الدولة &&&& لحمايتهم من الوقوع فريسة في يد المال الفاسد.

ففي هذا المقطع نجد أنّ التصفيق قد تكرّر ثماني مرّات، بين كل جملة وجملة، وكلّ تلك الجمل كانت ذات مضامين سياسية بحتة.

بينما في المقابل إذا نظرنا في المضامين الثقافية والتعليمية مثلا لا نجد فيها تصفيقا يذكر. كما ببنن المقطعان الآتيان: وفي قطاع الثقافة، ستعمل الدولة على تطوير الصناعة السينمائية، فضلا عن منح امتيازات ضرببية لتطوير الإنتاج الثقافي والسينمائي والفكري، مع الاهتمام بالوضع الاجتماعي للفنان. وكذلك، الحال في التعليم العالي، الذي نراهن عليه ليلعب دورا رائدا في بناء الجمهوررية الجديدة، فالمشكل في الجامعة ليس كما يطرح حاليا، نظام كلاسيكي أو نظام أل أم دي، بل لابد من تطوير البرامج للارتقاء بمستوى المتخرجين. ولابد من ربط الجامعة بعالم الشغل حتى تكون قاطرة في بناء اقتصادي قوي، سواء في ذلك الاقتصادي التقليدي أو اقتصاد المعرفة. كذلك ستعمل الدولة على مراجعة المنحة الجامعة، مع تثمين المنحة بالنسبة للعلوم الدقيقة. كما يتعين علينا تثمين مهنة الأستاذ والباحث ماديا واجتماعيا. وسيتم إشراك الجامعيين أنفسهم في عملية النهوض بالتعليم العالي من كل الجوانب، بما في ذلك مشكلة توحيد لغة التعليم من الابتدائي إلى الجامعة. وسوف تعطى الحرية الكاملة للأسرة الجامعية في استقلالية الجامعات وخلق أقطاب الامتياز، وتخفيف وطأة البيروقراطية التي تقتل الإبداع والابتكار.

فنجد أن التصفيق يغيب تماما في هذين المقطعين، ونفسّر هذا الغياب بأنّ هذه المضامين الثقافية والتعليمية ليست اهتماما مشتركا بين الخطيب وأغلب الجمهور الحاضر، أو أمّها في أقل الأحوال ليست قصدا مشتركا لهما في هذا الخطاب.

## زمن التصفيق ومواضعه وكثافته:

دام خطاب عبد المجيد تبون (40) دقيقة، تخلّله تصفيق في (42) مرّة، وكان مجموع زمن التصفيق كله 260 ثانية أي 4 دقائق ونصف، فعشر الخطاب كان تصفيقا، وكان متوسط الزمن بين التصفيق والتصفيق دقيقة واحدة، ولم يحدث انقطاع في التصفيق إلّا ثلاث مرّات، مرّة لمدة 5 دقائق، ومرّة لمدّة 4 دقائق، ومرّة لمدّة دقيقتين ونصف.

وقد تراوح زمن التصفيق من ثانيتين إلى 28 ثانية، وكان ترتيب التصفيق من حيث زمنه كالآتى:

5ثوان (18 مرّة)، 4 ثوان (9 مرّات)، 6 ثوان (5 مرّات)، 8 ثوان (5 مرّات)، 3 ثوان (مرّتان)، ثانيتان (مرّة واحدة)، 24 ثانية (مرّة واحدة).

فيكون معدّل التصفيق في الخطاب ما بين (4 إلى 6 ثوان)، وهذا زمن أغلب التصفيق في الخطاب، وتبقى البقية استثناءات، وقد حدثت في مواضع محدّدة.

فبالنسبة لتصفيق الثماني ثوان (8ثوان) حدث مرتين عند ذكر الجيش وقائد الجيش، ومرتين عند ذكر القضية الفلسطينية، ومرّة عند ذكر الدستور، فاعتبار مواضعه يكون قد حدث ثلاث مرّات.

أمّا تصفيق (24 ثانية) حدث مرّة واحدة عند تقريظ الأنا.

وتصفيق (28 ثانية) حدث مرّة في نهاية الخطاب.

أمّا التصفيق لمدة (3 ثوان) و(ثانيتين) فكان كلّه تصفيقا فرديّا.

وأمّا كثافة التصفيق فكانت في خمسة مواضع في الخطاب:

الأوّل: عند الحديث عن تعديل الدستور، وكان أكثر موضع حدث فيه التصفيق، حيث كان عدده 8 مرات، ومجموع زمنه 40ثانية.

الثاني: عند الحديث عن الجيش وقائده، وكان عدده 5 مرات، ومجموع زمنه 32ثانية.

والثالث: عند تقريظ الذات، وكان عدده 3 مرّات، ومجموع زمنه 34 ثانية.

والرابع: عند الحديث عن القضية الفلسطينة، وكان عدده مرتين، ومجموع زمنه 16 ثانية.

والخامس: عند نهاية الخطاب، وكان عدده مرّة واحدة، ومجموع زمنه 28 ثانية.

لكنّ السؤال الذي يطرح هنا: ما دور الخطاب في إثارة هذا التصفيق واختلاف زمنه وموضعه وكثافته؟، وفي المقابل: ما أثر هذا التصفيق في الخطاب؟

# مثيرات التصفيق: السلطة واللغة والأداء.

أشرنا سابقا إلى أنّ التصفيق المقصود سلفا يظهر للمتابع بمظهر التصفيق التلقائي لغياب أدلّة إعداده سلفا، لذلك يستعمل فيه الخطيب الفخاخ لاستدعائه، ويحتاج فيه الجمهور إلى مثيرات حتى يستجيب به. والفخاخ "هي مجموعة من التقنيات أو الحيل أو الأساليب اللغوية والبلاغية التي يتمّ تصميمها لاصطياد التصفيق من الجمهور، وتتكون من مزيج من الفخاخ البلاغية والفخاخ الصوتيّة، مثل: النبر والتنغيم، والفخاخ الأدائية، مثل: حركة الجسد والبدين".

وجدنا أنّ مثيرات التصفيق في خطاب عبد المجيد تبون في معظمها تدور على ثلاثة مثيرات هي:

المثير السلطوي، والمثير اللغوي، والمثير الأدائي.

1.1 المثير السلطوي: وبدأنا به لأنّه أكثر التقنيات التي استعلمت لإثارة التصفيق في خطاب تبون، فعلاقة التصفيق بالسلطة هي أبرز علاقة حكمت تصفيق الجمهور في هذا الخطاب. والمقصود بذلك أنّ الجمهور كان يصفق لما يمثّل سلطة عنده.

والسلطة بمعناها العام هي "إمكانية فرض انصياع مجموعة محدّدة من الأشخاص لأمر له محتوى معيّن" كنّ فرض الانصياع في السلطة لا يكون بالإجبار أو الإكراه، بل قد يكون بالسلطان على النفوس، وهو "القدرة الفعلية على التأثير في النفوس، من دون التزام معيّن، بحيث تصبح مطيعة ومنقادة لما يأتها في العقل أو في الوجدان أو في العاطفة والميل" فالسلطة بهذا المفهوم هي سلطة تأثير لا سلطة أمر. والسلطة أيضا قد تكون شخصية وقد تكون لا شخصية، تكون شخصية حينما يُستند في الخطاب إلى أشخاص معيّنين بأسمائهم وهوياتهم، كالأنبياء والفلاسفة والشعراء أو ذات الخطيب، وتكون لا شخصية كالاستناد إلى الدين والفلسفة والإجماع والرأي العام والعصر الذهبيّ وغير ذلك.

وأنواع السلطة التي أثارت التصفيق في هذا الخطاب تمثلت في: سلطة الشخص، وسلطة القضية، وسلطة الدين.

1.1. سلطة الشخص: ونقسمها هي بدورها كما وردت في هذا الخطاب إلى: سلطة الأنا، وسلطة النحن، وسلطة الآخر.

وهذا الذي وجدناه في هذا الخطاب هو بمثابة أمر مطّرد في الخطب السياسية، فقد توصّل "أتكينسون" في تحليله لخطب حزبية بريطانية أنّ ما يقرب من 95% من حالات التصفيق كانت بعد حالات ثلاث: عزو صفات حسنة إلى أشخاص بعينهم، عزو صفات حسنة إلى "النحن"، وعزو صفات غير حسنة إلى الآخرين 12. والحالتان الأولى والثانية هما اللتان نجدهما في هذا الخطاب، إلا أن عزو الصفات الحسنة كان إلى أشخاص بعينهم يمثّلون سلطة معيّنة، وسنجد أنّ هناك اطّرادا بين كثافة التصفيق وقوّة سلطة أولئك الأشخاص. كما أنّ عزو الصفات الحسنة إلى "النحن" يمثّل سلطة في ذاته، لأنّه إشادة بالمجموع الذي له سلطان على الأفراد.

<u>سلطة الأنا:</u> ونقصد بالأنا ذات الخطيب، فالخطيب في هذا الخطاب ذو سلطة كبيرة، ومن المعلوم أن "الأشخاص الذين يحظون بسلطة أكبر يحظون بقدر كبير من الاستجابات الاستحسانية بغض النظر عن طبيعة ما يقولون أو طريقة أدائهم له"<sup>13</sup>، فتكون السلطة الذاتية في هذه الحالة مثيرا للتصفيق بغض النظر عن المضمون، وهذا ما يفسّر لنا كثرة التصفيق في خطاب عبد المجيد تبون الذين كان في أغلبه يحدث كلّ دقيقة.

لكنّ الخطباء ذوي السلطة الذاتية لا يكتفون بذلك، بل يعززونها أكثر بالثناء على أنفسهم أو إظهار أنفسهم من خلال الخطاب بمظهر أخلاقي، وهو ما يعرف ب"تقريظ الذات" وهو "إحدى أبرز سمات الخطاب السياسي في معظم الثقافات" في ويعرف أيضا بالإيتوس، وهو أن يظهر الخطيب بالمظهر الذي يجعله جديرا بثقة جمهوره ومستمعيه أن ويكون ذلك بطريقة مباشرة تتمثّل في عبارات من قبيل "إنّ محدّثكم صديق لكم"، أو بطريقة خفيّة كأن يستدعي الخطيب داخل الخطاب مشاهد كلامية أخلاقية يستوجي الجمهور من خلالها علاقة بينها وبين الخطيب الخطيب الخطيب الخطيب الخطيب الخطيب الخطيب أو بلانها علاقة المناهد الخطيب الخطيب الخطيب الخطيب الخطيب الخطيب الخطيب الخطاب مشاهد كلامية أخلاقية يستوجي الجمهور من خلالها علاقة المناهد الخطيب

وأبرز فقرة تضمنّت هذا النوع من سلطة الأنا في خطاب عبد المجيد تبون هي التي قال فيها:

تبون: لقد تحملت مسؤولية كبرى، من أجل أن نعمل معا على تحقيق حلم بناء الجمهورية الجديدة، في إطار بيان ثورة نوفمبر المجيدة الخالدة، وإنني أدعوكم جميعا لكي تكونوا سندا لي، ساعدوني وشجعوني إذا أصبت، وقوموني وصوبوني إذا جانبت الصواب.

الجمهور: &&&&&

تبون: كونوا الجدار المنيع الذي يقويني ويحميني، لكي نكون جميعا مفخرة لجزائرنا العزيزة الغالية، جزائر القانون والعدل والأخلاق، جزائر كما قلت وكررت، لا يظلم فيها أحد. وقبل أن أنهي هذه الكلمة أرجو منكم ومن كل من هو تحت سلطتكم أن يسحب من هذه اللحظة لقب الفخامة.

رأينا سابقا أنّ التصفيق في هذا الموضع هو من أكثر المواضع كثافة في التصفيق، حيث كان عدده 3 مرّات، ومجموع زمنه 34 ثانية. وسبب كثافة التصفيق في هذا الموضع، في نظرنا، أنّه

كان استجابة لسلطة الأنا، وقد استعمل الخطيب هنا "سلطة أنا" مضاعفة، فالإضافة إلى السلطة السياسية القوبة التي يتمتع بها، زاد على ذلك استدعاء تقربظ الذات واستراتيجية الإيتوس، لكنّ الإيتوس هنا لم يكن مباشرا، فقد عمل الخطيب على مدح ذاته بطريقة خفيّة، فقد أظهر نفسه مظهر الجامع بين التجديد والمحافظة، من خلال قوله: « من أجل أن نعمل معا على تحقيق حلم بناء الجمهورية الجديدة، في إطار بيان ثورة نوفمبر المجيدة الخالدة»، فهو يربد جزائر جديدة لكن دون الخروج عن إطار المبادئ التأسيسية للدولة الجزائربة. وأظهر نفسه مظهر المتعاون غير المتفرّد، وذلك من خلال استعماله لضمير الجمع المتكلّم ("نعمل معا"، " لكي نكون جميعا مفخرة لجزائرنا العزبزة الغالية ")، أو تعبيره عن ذلك بقوله:« وإنني أدعوكم جميعا لكي تكونوا سندا لي، ساعدوني وشجعوني إذا أصبت، وقوموني وصوبوني إذا جانبت الصواب، كونوا الجدار المنيع الذي يقويني ويحميني»، ويفهم من هذا الكلام أيضًا إظهار الخطيب لنفسه بمظهر المتقبّل للنصح والنقد. كما أظهر نفسه بمظهر المتواضع الزاهد في مغربات السلطة من خلال رفضه استعمال لقب الفخامة في مخاطبة رئيس الجمهورية، حيث قال: «وقبل أن أنهى هذه الكلمة أرجو منكم ومن كل من هو تحت سلطتكم أن يسحب من هذه اللحظة لقب الفخامة، ليوصف رئيس الجمهورية بالسيد وفقط»، وقد استدعى هذا المظهر وقوف الجمهور وتصفيقا طوبلا دام لمدة 24 ثانية. ولعل السبب في القوّة التأثيرية لصفتي التواضع والزهد على الجمهور ترجع إلى تأكيد مفهوم القطيعة مع الحكم السابق وإبراز فكرة الجزائر الجديدة التي تعد جوهر خطاب تبون كلّه، إذ إنّ أهم ما ميّز الحكم السابق استعلاءه على الشعب وتشبثه بالسلطة، وكان لقب "فخامة الرئيس" عنوانا على هاتين الصفتين، فإسقاط هذا اللقب هو إسقاط لهما.

سلطة النحن: والمقصود بها تفعيل الخطيب للشخصية الجمعية، وذلك باستثارة الأهواء المشتركة بينه وبين الجمهور، فالعواطف الجماعية لها سلطة قويّة في إخضاع الجماهير واستدعاء استجاباتهم. وهو ما يعرف أيضا بالباتوس، وذلك من خلال "استثمار الخطيب معرفته بأحوال السامع النفسية؛ حيث يعمد إلى إثارة انفعالاته وأهوائه لوضعه في الحالة النفسية المناسبة لتمرير دعواه وحمله على إنجاز فعل ما" 1. ومن تلك الأفعال التصفيق.

وقد جاء التصفيق في هذا الخطاب استجابة لهذا النوع من السلطة في عدّة مواضع منه، وهي: تبون: حيث ستعمل الدولة على القضاء النهائي على أزمة السكن، ولن أرضى لأي جزائري أن يعيش في كوخ أو بيت قصديري، صيانة لكرامته وكرامة أبنائه.

الجمهور: &&&&&

تبون: وستعمل الدولة بكل قوة على رفع القدرة الشرائية لجميع المواطنين خاصة الطبقة الوسطى والهشة مع إلغاء الضرببة على أصحاب الدخل الضعيف.

الجمهور: &&&++

تبون: ولابد لي أيضا، أن أجدد التزامي مرة أخرى، بالعمل الجاد على حل جميع النزاعات العالقة، أتمنى أن يكون ذلك في ظرف وجيز جدا، لمختلف فئات المجتمع، مثل المعطوبين والمشطوبين والذين أعيد تجنيدهم ومتقاعدي الجيش، وشبكات الإدماج والمتعاقدين وذوي الاحتياجات الخاصة وغيرهم، لابد أن يشعر الجزائري بجزائريته وكرامته.

الجمهور: &&&&&&

تبون: وستنشئ الدولة هيئات قانونية على مستوى السفارات والقنصليات للدفاع الفوري عن كل جزائري يهان في الخارج.

الجمهور: &&&&&&

يشترك التصفيق في هذه المواضع الأربعة أنّه كان بعد إثارة الخطيب لمشاعر الجمهور وعواطفه، فالخطيب في الموضع الأوّل عمل على إثارة عاطفتين تثيران الجمهور وتشعرانه باللّذة والنشوة وهما عاطفة الكرامة وعاطفة الرحمة، ولذلك كانت تصفيقه لهما قويّا تكرّر مرتين بمجموع 10 ثوانٍ. وفي الموضع الثاني كان التصفيق أيضا بعد إثارة الخطيب لعاطفتين أيضا هما الوطنية والكرامة، وهما عاطفتان متلازمتان، إذ لا يمكن للإنسان أن يشعر بالوطنية إلا إذا شعر بالكرامة، ولا يمكن له أن يشعر بالكرامة دون وطن يأوي إليه ويلوذ به. وفي الموضع الثالث كان التصفيق بعد إثارة الخطيب لعدة عواطف أيضا هي الوطنية والحماية والكرامة.

وتشترك هذه العواطف التي أثارها الخطيب في أنّها عواطف جماعية مشتركة، بل إنّها أساس البناء الاجتماعي، ولذلك شكّلت سلطة قوية على الجمهور استدعت منه استجابة فورية تمثّلت في التصفيق.

<u>سلطة الآخر:</u> وهي أن يذكر الخطيب أشخاصا ذوي سلطة، وهذا الأمر يكاد يكون مطّردا في الخطابات المختلفة، ف"ذكر اسم شخص أو تاريخ أو حدث يحظى بتقدير الجمهور يعتبر هذا الفخ أسهل فخاخ التصفيق وأكثرها قدرة على اجتذاب الجمهور ليقع في شراكه"<sup>18</sup>.

وفي خطاب تبون نجد أنّه ذكر عدّة أشخاص بأسمائهم أو صفاتهم، وقد استدعى ذكرهم كلهم التصفيق من الجمهور، ولم يشذّ من ذلك إلا موضع واحد.

تبون: كما يجدر بي أن أنوه بالمجهودات الجبارة التي بذلتها السلطة الوطنية المستقلة للانتخابات، برئاسة السيد محمد شرفي

الجمهور: &&&++

تبون: ولايفوتني أيضا أن أتقدم بالشكر الخالص لإخواني المترشحين الذين خاضوا الانتخابات الرئاسية بصدق ومكنوا الشعب الجزائري من فرصة الاختيار الحر والسيد، خدمة لوطننا العزيز

الجمهور: ++&&+

تبون: وبدون أدني شك، فإنه يجب أن نرفع التحية والتقدير للجيش الوطني الشعبي

الجمهور: &&&&&++

تبون: الجيش الوطني الشعبي الباسل المغوار سليل جيش التحرير الوطني، وعلى رأسه نائب وزير الدفاع الوطني، قائد الأركان، المجاهد الكبير، والوطني الصادق،

الجمهور: &&&&&&&&

تبون: الفريق أحمد قايد صالح، على الدور الكبير

الجمهور: &&&&+

تبون: على الدور الكبير في حماية السيادة الوطنية واستقرار البلاد، وأمنها، ووقوفها سدا منيعا في وجه محاولات التدخل الأجنبي، والمؤامرات التي تستهدف وحدة الشعب والأمة والبلاد، ومرافقة الحراك الشعبي في سبيل تحقيق مطالبه المشروعة، وها هي قد تحققت، وما بقي منها فأنا اجدد التزامي بمد يدي للجميع من أجل إكمال تحقيقها، في إطار التوافق الوطني وقوانين الجمهورية.

الجمهور: &&&&&+

تبون: والشكر موصول بلا مواربة، لأسلاك الأمن جميعا، من شرطة ودرك وطنى، لكونها العين الساهرة على أمن الأمة واستقرارها.

الجمهور: &&&&+

تبون: كما أغتنم هذه الفرصة لأجزل الشكر للسيد عبد القادر بن صالح على تفانيه بإخلاص منذ أن أبي إلا أن يتحمل بشرف كبير مسؤولية رئاسة الدولة بثقلها في هذا الظرف الدقيق من تاريخ أمتنا، ولا يفوتني أن أنوه من هذا المقام بخسارتي الشخصية لما أظهره من حكمة ورصانة في إدارة شؤون البلاد في وقت سادته ظروف حساسة للغاية، وبفضل خبرته الثرية والمشهودة التي كانت مفتاح النجاح في تكريس مقومات العمل المنسجم وتعزيز التنسيق بين رئاسة الجمهورية والقيادة العليا للجيش الوطني الشعبي، مما شكل جسرا آمنا للعبور ببلادنا إلى الغد الأفضل المنشود.

يلاحظ في هذه المواضع عدّة أمور:

1.أنّ التصفيق فيها كان بعد ذكر شخصيّة معيّنة أو مجموعة من الأشخاص.

2.أنّ الشخصيات المذكورة كلّها أصحاب سلطة معيّنة، لكنّ سلطتهم متفاوتة، فبعضهم أعلى سلطة من بعض.

3.أنّ التصفيق في تلك المواضع تفاوت بحسب تفاوت سلطة الشخصية؛ فكلّما زادت سلطة الشخصية زادت قوّة التصفيق.

4. كان التصفيق أكثر قوّة بعد ذكر قائد أركان الجيش أحمد قايد صالح، فقد تكرّر التصفيق له ثلاث مرّات، وكان الجمهور يقطع كلام الخطيب ويصفق لمجرّد ذكر اسم قائد الأركان، والأمر نفسه عندما يذكر الجيش، وبرجع سبب هذا التصفيق إلى أمربن: الأوّل: السلطة القوبة التي تتمتع بها مؤسسة الجيش في النظام السياسي الجزائري، بل إنّها تكاد تكون الحاكم الفعلي في الجزائر. الثاني: أنّ أحمد قايد صالح كان يمثّل في تلك الفترة سلطة قوبّة، حيث كان المسيّر الفعلى لمرحلة ما قبل الانتخابات، كما كان يمتلك شعبية كبيرة، فكانت قوة التصفيق متناسبة مع قوة السلطة للشخصيّة. وقد رأينا سابقا أنّ هذا الموضع هو ثاني أكثر المواضع كثافة في التصفيق، وقد احتوى على ذكر الجيش وقائد الجيش والأسلاك الأمنية المختلفة، وهذه كلّها تمثّل في العقل الجمعيّ الجزائريّ سلطة قويّة، نظرا لما تمتع به من نفوذ سياسي في الواقع الفعلي، ونظرا إلى أنّ الذهنيّة الجزائرية والعربية أيضا مسكونة بمبدأ القوة أكثر من قوة المبدأ، فتجدها تنقاد وجدانيا لصاحب القوة الحسيّة أكثر من انقيادها لصاحب القوة المعنوبة.

ونجد في المقابل أنّ التصفيق كان أضعف من ذلك عند ذكر رئيس السلطة الوطنية المستقلة للانتخابات، وعند ذكر المترشحين في الانتخابات، ويرجع ذلك إلى ضعف السلطة التي يمثلونها.

لكنّ التساؤل الذي يطرح هنا: لماذا لم يصفّق الجمهور عند ذكر اسم الرئيس المؤقت للبلاد عبد القادر بن صالح، وذلك على الرغم من السلطة التي يتمتّع بها من جهة، وعلى الرغم من المديح الطويل جدّا الذي حفّه به الخطيب من جهة أخرى؟

قد نجيب عن ذلك بشكل مباشر بأنّ الرئيس المؤقت لم يكن يتمتع بسلطة فعلية، بل كان منصبه شكليّا، حيث كان الحاكم الفعليَّ في تلك الفترة قائدُ الأركان والجيشُ الوطني. لكنّ السبب الحقيقي في رأينا ليس هو هذا، بل يرجع ذلك إلى سببين: سبب لغويّ، وسبب أدائيّ. يرجع السبب اللغويّ إلى إطناب الخطيب في مدح الرئيس المؤقت، فهذا الإطناب أدّى إلى غمر الممدوح ونسيانه في سياق الكلام، خاصة وأنّ اسمه ورد في أوّل المدح وتلاه بعد ذلك كلام كثير، ومن المعلوم أنّ طول الكلام ينسي أوّلَه آخرُه. ويرجع السبب الأدائي إلى أنّ الخطيب كان في أداء استجابته في أداء المتجابته بالتصفيق.

2.1. سلطة القضية: ونقصد بها تلك القضايا التي تمثّل لدى الجمهور سلطة معنويّة، ومثّلت هذه السلطة مثيرا لجزء مهم من التصفيق الذي ورد في خطاب عبد المجيد تبون، والقضايا التي وردت في ذلك ثلاث قضايا: قضيّة الدستور، والقضيّة الفلسطينية، والقضية الصحراوية.

# قضية الدستور: جاء فيها مايلي:

تبون: ويتعين على اليوم بصفتي رئيسا للجمهورية أن أذكركم بأهم تلك الالتزامات، وعلى رأسها تعديل الدستور الذي هو حجر الأساس لبناء الجمهورية الجديدة. حيث أجدد الالتزام بذلك

خلال الأشهر الأولى إن لم أقل الأسابيع الأولى، بما يحقق مطالب الشعب المعبر عنها في الحراك المبارك. دستور يجدد العهدة الرئاسية مرة واحدة فقط. ويقلص صلاحيات رئيس الجمهورية. الجمهور: &&&&&&&.

تبون: دستور يحصن الجزائر من السقوط في حكم الفرد، يحقق الفصل الحقيقي بين السلطات وبخلق التوازن بينها.

الجمهور: &&&&&،

تبون: دستور يحدد الحصانة للأشخاص ولا يمنح الفاسد أي حصانة في الملاحقة القضائية، الجمهور: &&&&&،

تبون: دستور يحمي الحربات الفردية والجماعية وحقوق الإنسان، وحربة الإعلام والتظاهر. الجمهور:&&&&&،

تبون: كما ألتزم بأخلقة الحياة السياسية،

الجمهور: &&&

تبون: وإعادة الاعتبار للمؤسسات المنتخبة، من خلال قانون الانتخابات الجديد الذي يحدد شروط الترشح للمناصب بوضوح،

الجمهور: &&&،

تبون: وبتم تجربم تدخل المال الفاسد في العمل السياسي وشراء الأصوات والذمم،

الجمهور: &&&&

تبون: حتى يتمكن الشباب وخاصة الجامعيين من الحصول على فرصة للترشح والفوز، وتكون حملتهم الانتخابية من تمويل الدولة حمايتهم من الوقوع فريسة في يد المال الفاسد.

الجمهور: &&&&

كان هذا الموضع أكثر موضع حدث فيه التصفيق، حيث كان عدده 8 مرات، ومجموع زمنه 40ثانية. فقد كان الجمهور يصفق بعد كلّ جملة وبعد كلّ تعديل للدستور يعد به الخطيب، كما كان التصفيق قوبًا وحماسيًا، وسبب هذه الكثافة في التصفيق ترجع إلى أمربن:

الأوّل: سلطة الدستور القوبة، فالدستور يمثل في أنظمة الحكم المعاصرة أقوى وثيقة، فهي الوثيقة التي تحدد طبيعة نظام الحكم، ومؤسساته، والعلاقة بينها، كما أنَّها الوثيقة التي تعلو القوانين وتحكمها، فالحديث عنها هو حديث عن أقوى سلطة معنوبة في الدولة، لذلك جاء تصفيق الجمهور متناسبا مع قوة هذه السلطة. الثاني: أن الحديث عن تعديل الدستور يعد أصدق تعبير عملي على الفكرة التي يدور حولها خطاب عبد المجيد تبون، وهي "بناء الجزائر الجديدة"، فتصفيق الجمهور لهذه القضية هو في الحقيقة تصفيق لتوجّه الرئيس في التجديد وإحداث التغيير.

# القضية الفلسطينة: جاء فيها مايلى:

تبون: لا تكتمل هذه الكلمة التي أوجهها لكم اليوم، إلا بالوقوف عند القضية الفلسطينية، الجمهور: &&&&&&&

تبون: لنعلن أنها من ثوابت السياسة الخارجية للدولة الجزائرية، سوف نظل مثلما كنا، منذ الأزل، سندا لإخواننا الفلسطينيين، لن نتأخر في الاستجابة لندائهم، ولن نكون أبدا اليد التي تغدر بهم، وسوف نقف إلى جانب نضالهم حتى تحقيق حقهم المشروع في بناء الدولة الفلسطينية المستقلة عاصمتها القدس الشريف، وتحقيق حق العودة

### الجمهور: &&&&&&&&

هذا الموضع أيضا هو أحد أكثر المواضع كثافة تصفيقية في خطاب عبد المجيد تبون، حيث تكرّر التصفيق فيه مرتين بمجموع 16 ثانية، وترجع كثافة التصفيق هذه إلى السلطة التي تملكها القضية الفلسطينية في الجمهور. فالسلطة المثيرة للتصفيق في هذا الموضع هي سلطة قضية، وهي قبل ذلك سلطة اجتماعية، فالمجتمع هو الذي أعطى لهذه القضية سلطتها عليه، ويمكن أن تدرج سلطة هذه القضية ضمن "سلطة النحن"؛ لأنّها من القضايا التي تثير عواطف الجمهور وأهواءه. والأمر نفسه ينطبق على القضية الأخرى، وهي القضية الصحراوية.

# القضية الصحراوية: جاء فيها:

تبون: ولابد لي هنا أن أعلن بوضوح، أن مسألة الصحراء الغربية، هي مسألة تصفية استعمار، الجمهور: &&&&&&

تبون: وهي قضية بيد الأمم المتحدة، والاتحاد الإفريقي، وينبغي أن تظل بعيدة عن تعكير العلاقات الأخوبة مع الأشقاء.

وسبب امتلاك مثل هذه القضايا سلطة على المتلقي الجزائري، أنّه بالإضافة إلى الاشتراك مع أصحاب هاتين القضيتين في البعد الحضاري من دين ولغة وغير ذلك، فإنّ مثل هذه القضية تثير في الجزائري شعورا بتاريخه الذين كان تاريخ استعمار ومقاومة، وهو الأمر نفسه الذي عليه حاضر أصحاب هذه القضايا.

3.1. سلطة الدين: وهي التي يستخدم فيها الخطيب نصوصا دينية لها سلطة على الجمهور.

لم يستخدم عبد المجيد تبون إحالات دينية في خطابه إلا في ثلاثة مواضع هي:

تبون: يتعين علينا اليوم جميعا، أن نطوي صفحة الخلافات، والتشتت والتفرقة، فهي والله من عوامل الهدم والتدمير، وقد أمرنا الله عز وجل بنبذ الخلافات والتنازع حتى لا نفشل وتذهب ربحنا.

تبون: وسوف تجد وسائل الإعلام من الدولة كل الدعم والتحفيز، من أجل ممارسة إعلامية في ظل حرية، لا حدود لها، سوى القانون والأخلاق والآداب العامة والتأكد من مصادر المعلومات مصداقا لقوله تعالى: "يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ".

الجمهور: 8888

تبون: لا ينبغي لنا ونحن نقف بشموخ على طريق تأسيس الجمهورية الجديدة، أن ننسى إخواننا في دول الساحل الإفريقي، فهم إخوة لنا في الدين، وإنما المؤمنون أخوة، وهم لنا جيران، والإسلام يوصي بحسن الجوار. (توقف لثانية)

# الجمهور: ++&&

ما يلاحظ في هذه المواضع:

1.أنّ التصفيق كان في الموضعين الثاني والثالث وغاب في الموضع الأوّل.

2.أنّ التصفيق كان متفاوتا بين الموضعين الثاني والثالث، فالتصفيق في الموضع الثاني كان أقوى من التصفيق في الموضع الثالث الذي كان متقطعا.

8. سبب حضور التصفيق وغيابه في نظرنا يرجع إلى حضور النص الديني بشكل مباشر أو غير مباشر، فالموضع الذي ذكر فيه الخطيب الآية القرآنية بشكل مباشر، وفي الموضع الثالث نجد أنّ التصفيق غاب حينما كان حضور النص الدينيّ بشكل غير مباشر، وفي الموضع الثالث نجد أنّ الخطيب استدعى التصفيق أدائيّا من خلال توقفه لمدة ثانية، وتوقفه ذلك حصّل استجابة تصفيقية متقطّعة.

2. المثير اللغوي: ما يلاحظ في خطاب تبون هو نقص المثيرات اللغويّة التي استدعت التصفيق، بل إنّ ما ورد من المثيرات اللغوية القليلة جدّا كان دورها مساعدا لمثير آخر في استدعاء التصفيق، ولم تكن مثيرا مباشرا.

وهناك حالتان وحيدتان يظهر أنهما كانتا مثيرا لغويا مباشرا للتصفيق وهما:

تبون: فالجزائر أولى وأكبر المعنيين باستقرار ليبيا أحب من أحب وكره من كره.

الجمهور: &&&&&

ويتمثّل المثير اللغويّ هنا في تعبير "أحبّ من أحبّ وكره من كره"، وهو يعدّ من المسكوكات اللغوية التي تستدعي استجابة عند استعمالها، فهي تستعمل غالبا في سياق الإصرار والتحدّي والمواجهة، ومثل هذه السياقات تستدعي تفاعلا من الجمهور. كما أنّ هذه العبارة تدخل ضمن ما يعرف بـ"الثنائيات المتقابلة"، أو "المقابلة" بالتعبير البلاغي العربي، ويرى بعض الباحثين "أنّ ثلث التصفيق الذي يقوم به الجمهور سببه استخدام المتكلّم للثنائيات المتقابلة".

تبون: وفي هذا الإطار، فإنني أوجه دعوة خالصة صادقة، وقفة مطمئنة، وقفة نابعة من صميم القلب، وقفة إلى جميع رجال المال والأعمال الوطنيييين الشرفاء،

الجمهور: &&&+++

ويتمثّل المثير اللغوي في هذا الموضع في أمرين: الأوّل هو استخدام "التمهيد اللغوي"، ونقصد به أن يسبق التصفيق تعبير من جمل قصيرة متتالية تمهّد لذكر شخص أو قضية. وهي تشبه الملاحقة التي يقوم بها الخطيب استدعاءً للتصفيق. والثاني: هو "التكرار"، إذ إن تكرار الخطيب لشيء يؤكّد أهميته عنده وإعطاءه قيمة في خطابه، وهو ما من شأنه أن يستدعي التصفيق وبثيره.

أمّا بقية المواضع الأخرى فاستعمل فيها المثير اللغوية مساعدا لمثيرات أخرى، والمثيرات اللغوية التي استعملت في ذلك هي: التمهيد اللغوى، والثنائيات المتقابلة.

التمهيد اللغويّ: ونجد هذا في بعض المواضع من الخطاب، من ذلك:

تبون: الجيش الوطني الشعبي الباسل المغوار سليل جيش التحرير الوطني، وعلى رأسه نائب وزير الدفاع الوطني، قائد الأركان، المجاهد الكبير، والوطني الصادق،

الجمهور: &&&&&&&&

تبون: الفريق أحمد قايد صالح، على الدور الكبير

### الجمهور: &&&&+

فالخطيب هنا استعمل تمهيدا لغويا من جمل وصفيّة قصيرة قبل أن يذكر اسم الشخص، وكان هذا مثيرا مساعدا لمثير السلطة استدعى تصفيقا قويّا قبل أن يصل الخطيب إلى اسم الشخص، فقوة التصفيق كان من سبها تعدّد المثيرات.

الثنائيّات المتقابلة: من ذلك:

تبون: ساعدوني وشجعوني إذا أصبت، وقوموني وصوبوني إذا جانبت الصواب. الجمهور: &&&&&

فالخطيب هنا استعمل أسلوب الثنائيات المتقابلة، فبين الجملتين تضاد وتعارض جمع بينهما في سياق واحد، وهو ما شكّل مثيرا للتصفيق، لكنّه ليس مثيرا مباشرا بل مثير مساعد لمثير آخر، وهو كما رأينا سابقا مثير "سلطة الأنا" أو تقربظ الذات أو الإيتوس.

3. المثير الأدائي: هذا المثير أيضا هو من المثيرات القليلة في خطاب عبد المجيد تبون، ونقصد بالمثير الأدائي هو طريقة إلقاء الخطاب وما يتصل به.

والمثير الأدائي كان في أغلبه أيضا مثيرا مساعدا لمثيرات مباشرة، بل إنّ أغلب مثيرات التصفيق ارتبطت بمثيرات أدائية معيّنة، وأهم تلك المثيرات: الوقف، ورفع الصوت، والنبر، والتوجّه بالنظر إلى الشخص المذكور. ورأينا سابقا أنّ بعض المواضع استدعت تصفيقا لتوفّر المثيرات القويّة له، لكنّ غياب المثير الأدائيّ المساعد حال دون ذلك، كما في غياب التصفيق بعد ذكر اسم الرئيس الجزائري المؤقت عبد القادر بن صالح، وهذا يدلّ على أهميّة المثير الأدائيّ.

لكنّ بعض المواضع في الخطاب كان المثير الأدائي فيها مثيرا مباشرا للتصفيق ومستدعيا له، من ذلك مايلي:

تبون: وسوف يحظى المنتسبون لقطاع الصحة، بالعناية اللازمة من طرف الدولة، ماديا ومعنويا، بمراجعة نظام الخدمة المدنية، ومنح امتيازات هامة للأطباء في الهضاب والجنوب ( توقف لمدة ثانيتين).

الجمهور: ++&&&

في هذا الموضع نجد أن المثير المباشر للتصفيق هو توقف الخطيب لمدّة ثانيتين، وممّا يدل على ذلك أنّ التصفيق كان بعد هذا الوقف، وتوقّف الخطيب لثانيتين كان بمثابة استدعاء للتصفيق وطلب غير مباشر من الجمهور أن يصفّقوا.

تبون: مع مراجعة البرنامج الدراسي وتخفيفه، خاصة في الابتدائي، حتى يسمح للطفل كي يعيش طفولته (توقف لثانية مع التوجّه بالنظر إلى الجمهور)

الجمهور: ++&&

في هذا الموضع كان هناك مثيران أدائيّان للتصفيق هما الوقف والتوجّه بالنظر إلى الجمهور، ومن يشاهد أداء الرئيس تبون في هذا الموضع يفهم منه أنّه كان يريد من الجمهور أن يصفّقوا، فاستعمل هذين الأداءين لأجل ذلك.

الخلاصة التي نخلص إليها في هذا العنصر أنّ أهمّ مثير أدى إلى تصفيق الجمهور في خطاب عبد المجيد تبون هو المثير السلطوي، وأما المثيران اللغويّ والأدائيّ فكانا مثيرين مساعدين أكثر من كونهما مثيرين مباشرين.

والتساؤل الذي يبقى مطروحا هنا: ما أثر التصفيق في الخطاب؟، وبتعبير آخر، "ما مدى تأثير تصفيق الجمهور المشارك نحوها؟"<sup>20</sup>.

# في خدمة التصفيق للخطاب: إبراز الجزائر الجديدة وتوجيه الجمهور الواسع.

من المعلوم أنّ الخطيب في الخطب السياسية المعاصرة يتوجّه بخطابه إلى جمهورين، جمهور مشارك يتلقى الخطاب بشكل مباشر دون وسيط، وجمهور غير مشارك يتلقى الخطاب بشكل غير مباشر عبر وسيط معيّن<sup>21</sup>. هذه الحالة تجعل وظيفة الخطيب – كما ذكرنا سابقا - تبليغ مقاصده ومقاصد الجمهور الحاضر إلى الجمهور الأوسع، وتكون وظيفة الجمهور الحاضر إعانة الخطيب لتبليغ الخطاب إلى الجمهور الأوسع. فيتحوّل كلاهما إلى خطيب، خطيب متكلّم، وخطيب مساعد.

ويكون التصفيق على هذا الأساس إحدى وسائل المساعدة التي يقوم بها الجمهور للخطيب في تبليغ خطابه، وليس مجرّد استجابة آلية، بل هو يقوم بخدمة الخطاب بتصفيقه مثلما يقوم الخطيب بخدمته بأدائه.

وإذا كان الخطيب والجمهور يملكان قصدا مشتركا فإنّ هذه الخدمة تكون عملية قصدية، يدرك فيها الجمهور ما يفعله، فهو وإن كان يستجيب لمثيرات معيّنة، إلاّ أن استجاباته تقع كلّها داخل إطار القصد المشترك بينه وبين الخطيب.

وإذا كانت الوظيفة الأساسية للتصفيق في السياق السياسي هي إظهار الاستحسان، فإنّ القصد المشترك الذي نفترضه في خطاب عبد المجيد تبون بين الخطيب والجمهور يجعل من وظيفة التصفيق فيه ليست مجرّد الاستحسان، بل تكون إبرازا لأشياء في الخطاب من أجل التأثير على الجمهور الواسع وتوجيه نحو تلك الأشياء المبرزة

فالإبراز بهذا المفهوم عمليّة تحديد واختيار لمواضع في الخطاب، يقوم بها الجمهور المباشر عن طريق التصفيق، من أجل توجيه الجمهور الواسع إليها.

وتنبني وظيفة الإبراز – كما أشرنا سابقا – على مفهوم التعاون بين الخطيب والجمهور في إيصال قصدهما المشترك، فالخطيب يقوم بوظيفة التبليغ والجمهور يقوم بوظيفة الإبراز.

وإذا كان الإبراز عمليّة اختيار عن طريق التصفيق، فإنّها تكون إذا مرتبطة بمواضع التصفيق وكثافته، فالمواضع التي صفّق فيها الجمهور هي المواضع التي يريد إبرازها، والمواضع التي صفّق فيها بكثافة هي التي يربد لها إبرازا أكبر.

وعليه تكون المواضع الخمسة التي كانت كثافة التصفيق فيها عالية ( الحديث عن الدستور، والحديث عن الجيش وقائده، والحديث عن تقريظ الذات، والحديث عن القضية الفلسطينة)، هي المواضع التي أراد الجمهور الحاضر إبرازها في الخطاب، وتوجيه نظر الجمهور الواسع إليها.

والسؤال الذي يطرح هنا: هل هناك علاقة بين هذه المواضع؟ أم أنّها مواضع لا يربط بينها رابط؟

الإجابة عن هذا السؤال تحتاج قبل ذلك أن نجيب عن سؤال آخر هو: ما الذي يربط بين أجزاء خطاب عبد المجيد تبون؟، أو بعبارة أخرى: ما البينة الكليّة التي يدور علها هذا الخطاب؟

حينما ننظر في خطاب عبد المجيد تبون نجد أنّ هناك جملة تكرّرت ستّ مرّات في الخطاب، وردت في أوّله ووسطه وآخره، وهي عبارة "بناء الجزائر الجديدة"، أو "بناء الجمهورية الجديدة"،

وهي الجملة الوحيدة التي تكرّرت بهذا الشكل داخل الخطاب، ويفهم من هذا التكرار تأكيد الخطيب على هذه الفكرة وترسيخها في أذهان المتلقين، ويفهم من ورودها في مواضع متعدّدة من الخطاب في أوله ووسطه وآخره، على الرغم من اختلاف الموضوعات المتناولة في تلك المواضع، أنّها فكرة تتناسب مع تلك الموضوعات كلّها، فكلّ الموضوعات تلتقي مع هذه الفكرة في جانب منها، وعليه ستشكّل هذه الفكرة البنية الكليّة لخطاب عبد المجيد تبون، فكلّ خطابه يدور على فكرة "بناء الجزائر الجديدة".

وسنفهم بعد ذلك العلاقة بين المواضع التي صفّق فها الجمهور، فهي مواضع تربط بينها علاقة إبراز فكرة "بناء الجزائر الجديدة"، فالجمهور الحاضر كان مدركا لهذه الفكرة وعمل على إبراز تفاصيلها وبناء سرديتها من خلال خطاب عبد المجيد تبون، فأكثر موضع صفق فيه الجمهور كان موضع "تعديل الدستور"، والدستور، كما عبر عبد المجيد تبون، "حجر الأساس لبناء الجمهورية الجديدة"، ولما كان كذلك وجدنا أنّ الجمهور كان يصفّق لكل نقطة فيه، ليبرز للجمهور الواسع تفاصيل ذلك التعديل، تعديل الدستور وتعديل الجمهورية. وثاني أكثر موضع صفّق فيه الجيهر وقائده"، وعلاقة ذلك بفكرة الجزائر الجديدة أنّ الجيش وقائده، كما عبر عبد المجيد تبون، عملا على "مرافقة الحراك الشعبي في سبيل تحقيق مطالبه المشروعة"، ومطلب الحراك يتلخص في بناء جزائر جديدة غير تلك التي ثار علها. وثالث أكثر موضع صفّق فيه الجديدة، إظهار قائد هذه الجزائر الجديدة بمظهر المتواضع الزاهد في السلطة خلافا لقائد الجزائر القديمة الذي كان مستعليا على الشعب متشبثا بالسلطة. ورابع أكثر موضع صفّق فيها الجمهور كان موضع "القضية الفلسطينية"، وعلاقة ذلك بفكرة الجزائر الجديدة، هي أنّ الجمهور كان موضع "القضية الفلسطينية تشرح بوصلة السياسة الخارجية للجزائر الجديدة التي تقوم على المبادئ القضية الفلسطينية تشرح بوصلة السياسة الخارجية للجزائر الجديدة التي تقوم على المبادئ لا على المصالح فقط.

فنجد أن تصفيق الجمهور بإبرازه لمواضع محدّدة داخل الخطاب قد بنى سردية الجزائر الجديدة وملامحها الكبرى، فهي جمهورية تقوم على دستور جديد، يرافق فها الجيشُ الشعبَ ويحميه، ويقودها رئيس متواضع زاهد في السلطة، وتتسم بسياسة خارجية تقوم على المبادئ.

والسؤال الذي يطرح بعد ذلك هو: ما مدى نجاح تصفيق الجمهور الحاضر في توجيه الجمهور الواسع إلى المواضع المصفّق فها؟

من الصعب الإجابة عن هذا السؤال، ذلك أن قياس تأثّر الجمهور الواسع يحتاج إلى دراسة ميدانية، وهو أمر متعنّر الآن للزمن الطويل (عام ونصف) الذي مرّ على الخطاب، لكنّنا يمكن أن نذلل شيئا من تلك الصعوبة بالرجوع إلى عيّنة من ذلك الجمهور الواسع التي خلّفت موقفا مسجلا من الخطاب، والعيّنة المقصودة هي الصحافة. فالصحافة، في نظرنا، خير ممثّل للجمهور الواسع، فهي المجموعة الأبرز من الجمهور الواسع التي يسعى الخطيب وجمهوره الحاضر إلى توجيه نظرها، وهي أيضا متلقّ نموذجيّ يسعى إلى إبراز أهم الأفكار في الخطاب. وإذا كان الأمر كذلك، فما مدى توافق إبراز الصحافة مع إبراز تصفيق الجمهور الحاضر؟.

تناولت كثير من الصحف والمواقع الإخبارية الجزائرية والعربية والعالمية خطاب الرئيس تبون بالنقل والتحليل، بل إنّ الصحف الجزائرية جعلت الحديث عنه في الصفحة الأولى لها، وسنأتي بالعناوين التي وضعتها تلك الصحف والمواقع لننظر في المواضع التي توجّهت إلى إبرازها.

1. جريدة الشروق الجزائرية: جاء في صفحتها الأولى بتاريخ 2019/12/21 ما يلي:

أسقط وصف "الفخامة" والتزم بالحوار وبناء الجزائر الجديدة، هذه خارطة طريق تبون، تعديل الدستور خلال أشهر أو أسابيع.

2. جريدة النهار الجزائرية: جاء في صفحتها الأولى بتاريخ 21/ 21/ 2019 ما يلى:

أدّى اليمين الدستورية ليكون ثامن رئيس للجمهورية، وتعهّد بالإفراج عن الدستور الجديد خلال أسابيع، تبون يتخلى عن الفخامة .. وهذه أولوباته!

3. جريدة البلاد الجزائرية: جاء في صفحتها الأولى بتاريخ 21/ 2019 ما يلي:

تبون يجدّد التزاماته للشعب في أول خطاب له، خارطة طريق الرئيس، لا فخامة بعد اليوم .. والجيش أنقذ الدولة من الانهيار.

4.موقع الجزيرة الإخباري: جاء فيه بتاريخ 19/ 12/ 2019 ما يلي:

في خطاب التنصيب.. رئيس الجزائر الجديد يعد بتعديل الدستور ومكافحة الفساد وإصلاح الاقتصاد.

5.موقع العربية الإخباري: جاء فيه بتاريخ 19/ 12/ 2019 ما يلي:

في أول خطاب بعد تنصيبه.. تبون يتعهد بتعديل الدستور.

6.موقع أورونيوز الإخباري euronews: جاء فيه بتاريخ 19/ 12/ 2019 ما يلي:

عبد المجيد تبون يؤدي اليمين رئيساً للجزائر ويعد بإصلاحات دستورىة.

7. موقع وكالة الأنباء والمعلومات الفلسطينة: جاء فيه بتاريخ 19/ 12/ 2019 ما يلي:

الرئيس تبون: القضية الفلسطينية من ثوابت السياسة الخارجية للدولة الجزائرية.

ما يلاحظ في عناوين هذه الصحف والمواقع الإخبارية أنّ هناك تناسبا واضحا لمضمونها مع المواضع التي قام الجمهور الحاضر بالتصفيق لها بكثافة عالية، فالشيء المشترك بين كلّ تلك العناوين هو إبرازها لمسألة تعديل الدستور، وكما رأينا سابقا أنّ موضع الحديث عن تعديل الدستور هو أكثر موضع نال تصفيق الجمهور، فالجمهور عمل على تركيز خطاب تبون في هذه النقطة بالذات بتكرار تصفيقه لها ثماني مرّات، حيث كان يصفق فيها بعد كلّ جملة، فجعلها أبرز وأوضح فقرة في الخطاب كلّه، وقد نجح في توجيه الصحفيين إلها وجعلها بؤرة اهتمامهم، فأغلب عناوين الصحف والمواقع التي رأيناها — وما ذكرناه جزء منها- كانت نقطة تعديل الدستور أهمّ مضامينها.

ونجد أنّ هذه الصحف أيضا تحدّث في عناوينها عن تخلي تبون على لفظ "الفخامة" وأبرزته، وقد أبرزه الجمهور قبل ذلك، حيث كان التصفيق بعد هذه الجملة أكثر تصفيق حماسيّ في الخطاب كلّه، دام 24 ثانية، ووقف فيه الجمهور، فإبراز الصحافة له في صفحاتها الأولى وعناوينها الرئيسة يدلّ على نجاح الجمهور الحاضر في توجيه نظر الصحفيين إليه.

والأمر نفسه نجده بالنسبة للحديث عن الجيش، فقد أبرزته جريدة البلاد في صفحتها الأولى، وهذا أيضا يدل على نجاح تصفيق الجمهور في توجيه نظر بعض الصحفيين إليه.

وبالنسبة للقضية الفلسطينية التي نالت تصفيقا قويًا داخل الخطاب، نجد أنّ ذلك التصفيق نجح في توجيه الفلسطينيين إلها، كما جاء في موقع وكالة الأنباء والمعلومات الفلسطينية.

ومنه نستنتج أنّ تصفيق الجمهور كان ناجعا وناجحا، استطاع أن يؤثّر على توجّهات الجمهور الواسع ممثّلا في الصحفيين والإعلاميين.

### خاتمة:

انبنى التصفيق في خطاب الرئيس عبد المجيد تبون على علاقة التوافق التي ربطت الخطيب والجمهور، وقد نشأ عن هذه العلاقة نوع خاص من التصفيق، أسميناه "التصفيق المقصود سلفا"، وهو الذي يكون باعثه القصدُ المشترك بين المتكلّم والمخاطبين، يأخذ هذا التصفيق مظهر "التصفيق التلقائيّ" لكنّه يختلف عنه في كونه مبنيّا على قصد سابق. ويختلف عن "التصفيق المعدّد سلفا" في كون الاتّفاق فيه اتّفاقا ذهنيّا لا تقنيّا، وفي كونه تأييدا لمضامين الخطاب وليس تأييدا للخطيب.

وعلى أساس هذا النوع من التصفيق نشأت حالة تعاون بين الخطيب والجمهور. وظيفة الخطيب فيها تبليغ مقاصده ومقاصد الجمهور الحاضر إلى الجمهور الأوسع، ووظيفة الجمهور الحاضر إعانة الخطيب لتبليغ قصدهما المشترك إلى الجمهور الأوسع.

ومن مظاهر التعاون بينهما أنّ تصفيق الجمهور كان استجابة لمثيرات يقوم بها الخطيب بواسطة الخطاب، وتتلخص في ثلاثة مثيرات هي: السلطة، واللغة، والأداء. ومن مظاهره أيضا أنّ تصفيق الجمهور يخدم الخطاب بإبرازه لمواضع فيه، والإبراز عمليّة تحديد واختيار لمواضع في الخطاب، يقوم بها الجمهور المباشر عن طريق التصفيق، من أجل توجيه الجمهور الواسع إليها.

### مصادر البحث ومراجعه:

### المصادر:

- 1. خطاب تنصيب عبد المجيد تبون يوم 19/ 12/ 2019.
- 2. دستور الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية لسنة 2020.

# المراجع:

- 1. حاتم عبيد: في تحليل الخطاب، دار ورد الأردنية للنشر والتوزيع، ط1، الأردن، 2013
- 2. صلاح حاوي وعبد الوهاب صديقي: بلاغة الجمهور..مفاهيم وتطبيقات، دار شهريار، ط1، العراق، 2017

- 3. عماد عبد اللطيف: لماذا يصفق المصريون؟، دار العين للنشر والتوزيع، ط1، مصر،
   2009
- 4. ماكس فييبر: مفاهيم أساسية في علم الاجتماع، تر: صلاح هلال، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط1، القاهرة، 2011
- 5. محمد خطابي ولحسن بوتكلاي: قراءات في الخطاب السياسي، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة ابن زهر، أكادير، ط1، المغرب 2016، ص 26.
- 6. محمد مشبال: في بلاغة الحجاج، نحو مقاربة بلاغية حجاجية لتحليل الخطابات، دار كنوز المعرفة، ط1، عمان، 2017
- 7. ناصيف نصار: منطق السلطة -مدخل إلى فلسفة الأمر-، أمواج للنشر والتوزيع، ط2، بيروت، 2001

### الهوامش والإحالات

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>عماد عبد اللطيف: ماذا تقدّم بلاغة الجمهور للدراسات العربية؟، ضمن، صلاح حاوي وعبد الوهاب صديقي: بلاغة الجمهور..مفاهيم وتطبيقات، دار شهربار، ط1، العراق، 2017، ص 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد خطابي ولحسن بوتكلاي: قراءات في الخطاب السياسي، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة ابن زهر، أكادير، ط1، المغرب 2016، ص 26.

<sup>3</sup>عماد عبد اللطيف: لماذا يصفق المصربون؟، دار العين للنشر والتوزيع، ط1، مصر، 2009، ص 192.

<sup>4</sup> ينظر، دستور الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية لسنة 2020: المواد: 84، 91، 92، 180.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>عماد عبد اللطيف: لماذا يصفق المصربون؟، ص 30.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> المرجع نفسه: ص 226.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> نستعمل الرمز "&" للدلالة على التصفيق المتواصل المرتفع. ونستعمل الرمز "+" للدلالة على التصفيق المنخفض أو المتقطع. والواحدة منهما ترمز لزمن "ثانية".

<sup>8</sup>عماد عبد اللطيف: لماذا يصفق المصربون؟، ص 135.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ماكس فييبر: مفاهيم أساسية في علم الاجتماع، تر: صلاح هلال، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط1، القاهرة، 2011، ص 92.

<sup>10</sup> ناصيف نصار: منطق السلطة –مدخل إلى فلسفة الأمر-، أمواج للنشر والتوزيع، ط2، بيروت، 2001، ص 08.

<sup>11</sup> ينظر، محمد مشبال: في بلاغة الحجاج، نحو مقاربة بلاغية حجاجية لتحليل الخطابات، داركنوز المعرفة، ط1، عمان، 2017، ص 135.

<sup>12</sup> ينظر، عماد عبد اللطيف: لماذا يصفق المصربون؟، ص 118، 119.

- 13 المرجع نفسه: ص 191.
- 14 عماد عبد اللطيف: لماذا يصفق المصربون؟، ص 122.
  - 15 ينظر، محمد مشبال: في بلاغة الحجاج، ص 75.
- 16 ينظر، حاتم عبيد: في تحليل الخطاب، دار ورد الأردنية للنشر والتوزيع، ط1، الأردن، 2013، ص 118.
  - 17 محمد مشبال: في بلاغة الحجاج، ص 76.
  - 18 عماد عبد اللطيف: لماذا يصفق المصربون؟، ص 139.
  - 175 عماد عبد اللطيف: لماذا يصفق المصربون؟، ص 175.
  - 227 عماد عبد اللطيف: لماذا يصفق المصربون؟، ص 227.
    - <sup>21</sup> المرجع نفسه: ص 227

# اِستراتيجيات المتكلِّم واستجابة المخاطب البليغة مقاربة بلاغيّة لمسامرات أبى حيّان التّوحيديّ في كتاب "الإمتاع والمؤانسة"

# د. كريم الطيبي الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين- تطوان (المغرب) Karimtaibi1988@gmail.com

| تاريخ النشر: 2021/08/01 | تاريخ القبول: 2021/07/28 | تاريخ الإرسال: 2021/07/02 |
|-------------------------|--------------------------|---------------------------|
|-------------------------|--------------------------|---------------------------|



تهدف هذه الدّراسة إلى مقاربة نوع نثريّ عربيّ قديم من منظور البلاغة الجديدة وما قدّمته من مقولات وأدوات إجرائية، ويتعلق الأمر ببلاغة الحجاج التي تتتبّع التقنيات الحجاجية التي يوظفها المتكلّم بهدف استمالة المخاطب والتأثير فيه، وبلاغة الجمهور التي تفتحص أثر هذا الخطاب البلاغيّ الحجاجيّ في المخاطب وطبيعة استجابته وردود فعله. وإذا كانت الأولى أي بلاغة الحجاج ملائمة لمقاربة النّص الأدبيّ العربيّ القديم لما لهذا الإنتاج من أبعاد حجاجيّة ومقاصد تداوليّة، فإن المقاربة الثانيّة تبدو غرببة للوهلة الأولى عن طبيعة هذه النّصوص، خصوصا مع اقتران بلاغة الجمهور بالخطابات الشّفوية المعاصرة وملائمتها للبيئة الواقعية العموميّة والفضاءات الرّقمية أ. وحتىّ نبيّن انسجام المقاربتين مع الخطاب، قيد الاشتغال، اخترنا الانطلاق من محور تجنيس كتاب الإمتاع والمؤانسة بوصفه مسامرات شفوية دارت في اخترنا الانطلاق من محور تجنيس كتاب الإمتاع والمؤانسة بعد ذلك في كتاب بطلب من أبي مجلس الوزير ابن سعدان وقام أبو حيّان التّوحيدي بتدوينها بعد ذلك في كتاب بطلب من أبي منظوريٌ بلاغة الحجاج وبلاغة الجمهور؛ إذ تسمح لنا الأولى بالوقوف على الاستراتيجيات الحجاجية والحِيل الخطابية التي استثمرها المتكلم (التوحيدي) للتَأثير في مخاطبه، وتتيح لنا الاعبة تلمّس طبيعة استجابات المخاطب (الوزير ابن سعدان) وأشكال تفاعله مع الخطاب. النائية تلمّس طبيعة استجابات المخاطب (الوزير ابن سعدان) وأشكال تفاعله مع الخطاب.

### مدخل نظريّ:

تتبنّى هذه الدّراسة ما أتاحته البلاغة الجديدة من أدوات ومفاهيم وتصوّرات، ولا نقصد بالبلاغة الجديدة، ههنا، سوى تلك المقاربة التي تتجاوز الأبعاد الفنّية والجمالية لتركّز على رصد البعد الحجاجيّ والوظيفيّ للخطابات، إنّها المقاربة التي "تنظر إلى النص من زاوبة تأثيره في المتلقى"2، والتي تنبني على بعد "تداولي لا يكتفي بالنظر إلى النص في علاقاته الداخلية ولكن في علاقاته بالمتلقى والسياق"5. وتعدّ بلاغة الحجاج من الاتّجاهات التي انبثقت من معين البلاغة الجديدة، وتتّجه نحو الاهتمام بالخطاب من خلال افتحاص مختلف المكوّنات والتقنيات والاستراتيجيات التي بها يصير الخطاب بليغا ومقنعا ومؤثّرا، وتعود هذه العناصر إلى مقولات ثلاث هي: الإيتوس (أخلاق المتكلم وصفاته)، والباتوس (إثارة عواطف المتلقي)، واللوغوس (الخطاب المنطقي العقلي). وتسعفنا البلاغة الحجاجيّة في الكشف عمّا تضمره مسامرات أبي حيّان التوحيدي من أساليب تأثيرية وتقنيّات حجاجية وحيل خطابية؛ فهي - كما عرّفها أرسطو - :"فن استخلاص من كل موضوع درجة الإقناع التي يحتويها" 4. وتلتقي بلاغة الحجاج في التّصور مع بلاغة الجمهور<sup>5</sup> أو المخاطب؛ ذلك أنّها تهتم بعملية التأثير في متلقى الخطاب وردود أفعاله وأنماط استجاباته وأشكال تفاعله وطبيعة انطباعاته وانفعالاته. وتنطلق في ذلك من مبدإ مركزي يرى في" تشكل الخطابات وأدائها على نحو مخصوص قد يُنجز وظائف وتأثيرات واستجابات مخصوصة... [إذ] ثمة علاقات وثيقة بين اختيار المتكلم لطرائق محددة للقول والأداء والآثار التي يتركها في المتلقى"6. وعليه، فإن بلاغة المخاطب بلاغة تعتني بالمكوّن الثاني في عمليّة التخاطب وهو المخاطب، وتتتبّع استجابته إزاء الخطاب "تلك الاستجابة التي تُعد تجليا لتحقق الإقناع والتأثير اللذين يرومهما كل خطاب تداولي $^{7}$ . وهذه الاستجابة لا يمكن تعرف ملامحها وتشكلاتها وطبيعتها إلا بافتحاص الخطاب ورصد الحيل التي يسخّرها المتكلم والفخاخ البلاغية " - بتعبير عماد عبد اللطيف- التي ينصبها في بقاع الخطاب ويواريها؛ لأنّ "الاستجابات الاستحسانية التي يُنتجها الجمهور لا تتأثر بمحتوى الخطبة ومعانيها ودلالاتها والقرارات التي تقدمها والمواقف السياسية التي تروجها فحسب، بل إنها تتأثر –ربما بدرجة أكبر- بطرق تشكل النص وأدائه"9. وللوقوف على هذه الآليات والوسائل التعبيرية والحجاجية، لا بدّ من أن "ننظر مبدئيا إلى النص من زاوبة نظر القارئ ونجعله تابعا لمقصدية الأثر"<sup>10</sup>. من هنا جاء الاهتمام بالمخاطب في هذه الدراسة، وذلك "بوصفه عنصرا مؤسِّسا للممارسة البلاغية وأداة لها"<sup>11</sup>، ساعين إلى استقراء تفاعله مع خطاب المتكلم، وقد اتّخذنا من مسامرات أبي حيّان التوحيدي متنا للتطبيق والاشتغال. وقبل أن نخوض في معالجة الإشكال نقف أولا عند تجنيس الكتاب، محاولين لفت النظر إلى منطقة مغمورة في تراثنا النثريّ تجعلنا نقر بأن الأدب القديم مجال خصيب للدراسة والتحليل من منظور التصورات المعاصرة، وهو ما يعني مراجعة المسلمة التي تفرض بلاغة الجمهور على خطابات تفاعلية معاصرة حصرا<sup>12</sup>.

# أولا- في تجنيس كتاب الإمتاع والمؤانسة:

يعد تجنيس كتاب الإمتاع والمؤانسة من المسائل التي استنفرت اهتمام الدَّارسين والباحثين الذين قاربوا هذا الكتاب، وإن كانت محاولاتهم التجنيسيَّة تحوم حول نوع واحد إلا أن هناك بعض الاختلافات الجوهريّة الملموسة في تجنيسهم. والملاحظ أن أغلب الباحثين ذهبوا إلى الإقرار – مع محققيْ الكتاب أحمد أمين وأحمد الزين- أن الكتابَ "هو مجموع مسامرات في فنون شتى حاضر بها (أبو حيان التوحيدي) الوزير أبا عبد الله العارض في عدة ليال"<sup>13</sup>، وهناك من حَادَ عن هذا المنحى ليعتبر كتاب الإمتاع والمؤانسة محاورات 14، بيد أن المقاربات المستجدّة التي تصدّت لكتابات التوحيدي، أعادت النَّظر في تجنيس "الإمتاع والمؤانسة"، إذ أكّدت أنه كتاب ينتمي لجنس الترسّل، وجاء في صيغة مسامرات، أي إن جنسه العامّ هو الرسالة، ولكن بنيته الداخلية عبارة عن مسامرات.

وعلى الرّغم من اختلاف الباحثين، إلا أنّ هناك اتفاقا يؤكّد الطابع الشفوي لمضامين الكتاب؛ فهو مسامرات جرت بين أبي حيّان التوحيدي والوزير البويهي ابن سعدان، ثم قام التوحيدي بكتابتها وتسجيلها على شكل رسالة بطلب من صديقه أبي الوفاء المهندس، وقد في جاء في متن الكتاب ما يؤكّد هذا:" إلا أنّ الخوضَ فيه على البديهة في هذه السّاعة يشُقّ ويصعب بعقب ما جرى من التفاوض، فإن أذنت جمعته كله في رسالة تشتمل على الدقيق والجليل، والحلو والمرّ، والطرمي والعامي، والمحبوب والمكروه؛ فكان من جوابك لي: إفعل"16. يتّضح، إذًا، أنّ أبا الوفاء قبل مُقترح التوّحيدي القاضى بتجميع "المادة الشفوية" وما جرى من الحوارات بينه وبين الوزير

ابن سعدان وتحويل كل ذلك إلى رسالة، ومن ثم فكتاب الإمتاع والمؤانسة في مجمله رسالة كتها أبو حيّان لصديقه أبي الوفاء يحكي فيها تفاصيل الأحداث التي وقعت في مجلس الوزير، والملاحظ أنّ الباحثين الّذين اعتبروا الكتاب مسامرات إنَّما صدروا عن تجنيس الكتاب باعتباره "مادة شفوية"، أمّا الكتاب، في صيغته النهائية؛ أيْ بعد الانتقال من مرحلة الشفهيّة إلى مرحلة الكتابة، رسالة صاغها التَّوحيدي صياغة مخصوصة لكي تستجيب للمعايير والضَّوابط التي حدّدها أبو الوفاء.

ويشكّل هذا الكتاب نموذجًا مهمًّا لحضور الذات الكاتبة<sup>17</sup>؛ فقد ضمّن التوحيدي مقاطع وفقرات من حياته ومعاناته وتجاربه ومنازعه ونوازعه واهتماماته وانشغالاته، حيث تبرز ذاتية المتكلم بوضوح وشفافية، وتصدح الأنا بوجودها وتصير هوية مكتوبة تنسرب في الملفوظات، وحتًى في الملفوظات التي تتوارى فيها الذات المتكلمة عن الظهور وتتزيَّى قناع الموضوعيّة، فإنّ الذَّاتية تتبدّى من خلال خطط التَّواصل، واستراتيجيات الكلام، وانقداح المعارف، والاختيارات الأسلوبيّة، وطريقة اصطفاء الأخبار 18. وتصدح تجلّيات المخاطب كذلك في متن هذا الكتاب، وهو ما يخدم تصوّر هذا الدّراسة التي تنطلق من الاشتغال على افتحاص حيل المتكلم وتقنيات الحجاج الذي وظفها للتّأثير في مخاطبه، وذلك ضمن غاية تداولية تروم ترك الأثر الإيجابيّ في الوزير للفوز بالقرب منه، والظفر باحتواء السلطة له، كما تقف الدّراسة عند استجابات المخاطب وتكشف دوره المهمّ في توجيه الخطاب.

# ثانيا- إستراتيجيات المتكلم:

لا يخفى عن متتبّع سيرة أبي حيّان التّوحيدي القهر الاجتماعي والبؤس النفسي الذي رافق حياة هذا الأديب، ومدى إحساسه بظلم النّاس له، وعدم تقدير السلطة لموهبته ومكانته العلمية والأدبية، وقد كان أكبر طموحه هو أن يحظى بتقدير الآخرين وتشمله السلطة برعايتها واحتوائها، وهو ما عبّرت عنه نصوص عديدة تكشف غايته النّفعية التي ترتبط بالظفر بالمنصب وتحقيق الاستقرار النفسي والاجتماعي عبر الانضواء تحت قبّة البلاط، يقول التوحيدي:" هذهِ الْعَاجِلَةُ مَحْبُوبَةٌ، والرَّفاهِيّةُ مَطْلُوبَةٌ، والْكَانَةُ عندَ الْوُزَرَاءِ بِكُلِّ حَوْلٍ وقُوَّةٍ مَخْطُوبَةٌ، والدُّنيًا حُلْوَةٌ خَضِرَةٌ وَعَذْبَةٌ نَظِرَةٌ "أ. فقد آمن هذا الأديب بشرعية التقرّب من

السلطة، للحاجة الماسّة إلى دعمها واحتوائها. ولم يكن ليفوّت فرصة سنحت له بأن يحضر مجالس في حضرة الوزير البويهي عبد الله العارض (ابن سعدان) بتدخّل من صديقه أبي الوفاء المهندّس، فقد شكّل هذه المجالس سببا في تحقيق تطلّعاته، ومن ثمّ، فإنّ النّجاح في مهمة مجالسة الوزير ونيل رضاه وترك الانطباع الإيجابيّ في نفسه، كل سبيل نحو تحقيق الحظوة لدى السلطة. وهو ما دفع أبا حيّان إلى استثمار كل الإمكانات الحجاجيّة والحيل البلاغيّة بهدف التأثير في هذا المخاطب، ويمكن رصد أهمّ الحيل التي توسّل بها المتكلم في الاستراتيجيات الآتية.

### 1- الاستدراج:

انتهج المتكلم الاستدراج بوصفه حيلة بلاغيّة جديرة بأن تستميل الوزير ابن سعدان من مقامه السامي إلى مقام أقل يتلاءم مع طبيعة أبي حيّان التوحيديّ بوصفه أديبا متواضعا وورّاقا فقيرا لا يجيد "إيتيكيت" لقاء الوزراء ومحاورة السلاطين وقوانين المجالس وآدابها، ولا هيأة له في لقاء الكبراء ومحاورة الوزراء "كما كان "صوفي السّمت والهيئة" أو من ثمّ، فدرءا للفشل في هذه المهمّة، حاول استدراج المخاطب إلى مقامه، وتقويض مبدأ "الاستعلاء" التي تفرضه شروط المقام ورسميات المجلس، لذلك سارع أبو حيّان إلى تأسيس شروط مجلسية مغايرة تنسجم مع طبيعة تكوينه ومجال تميّزه، ويكشفها قوله: "قُلْتُ: يُؤْذَنْ لي في كَافِ المخَاطَبَةِ، وَتَاءِ الموَاجَهَةِ، حتَّى أتخَلَّصَ مِنْ مُزَاحَمَةِ الكِنايَةِ وَمُضَايَقَةِ التَّعْرِيضِ، وَأَرْكَبَ جُدَدَ القَوْلِ مِنْ عَيْرِ تَقِيَّةٍ ولا تَحَاشِ، وَلا مُوَارَبَةٍ ولا انْحِيَاشِ" 22.

يتضح أن المتكلم حاول أن يستدرج المخاطب إلى نسقه الفكريّ ومقامه الاجتماعيّ، محققا ما سماه كينيث بيرك بمبدإ "التماهي" الذي يشير إلى أنّ "الإقناع يحدث عندما يقوم البلاغيون بخلق روابط مع جمهورهم، والتحدث إليهم بلغة الجماهير نفسها"<sup>23</sup>. وتدعيما لهذه الاستراتيجيّة انتهج المتكلم حيلة أخرى هي الموسوعيّة.

# الموسوعية:

بعد استدراج المخاطب في تأسيس نسق تواصليّ تفاديّا لأي أخطاء بروتوكولية تكون سببا في حرمان التوحيدي من طموحه، انتقل إلى حيلة استراتيجية أخرى كشفها في نصوصه؛

فالخطاب قدّم متكلما موسوعيًا يتنقّل بين العلوم، وبصول بين المعارف، ولا يتردّد في التَّفاعل مع أسئلة الوزير ابن سعدان على الرَّغم من صدورها عن عفوية وتلقائية ولا خيط ناظم بينها24 ولم تؤثر الانشغالات الثقافيّة المتنوعة للوزير في مشاركة التوحيديّ وتفاعله في المسامرات، ذلك أنه متمّكن من علوم شتى. والظاهر أن شخصية التوحيدي تستجيب لمعايير مجلس الوزير، لأن صفاته الثقافية وما يمتازبه من عمق في التَّفكير، وسعة في الاطلاع، واتساع للمدارك، وتجارب في الحياة، وإلمام بالمعارف، كلّ هذا جعله مؤهلا لأداء مهمته أداء أشاد به الوزير ابن سعدان نفسه؛ فقد ذكر في خاتمة أحد المجالس ما يلي:" هَاتِ فَائِدَةَ الوَدَاع، فَقَدْ بَلَغْتَ في المؤانسَةِ غَايَةَ الإمْتَاع"25. كما أن هذا الوزير البويهي قد وصلته الصُّورة الثقافية الإيجابية التي راجت عن أبي حيّان التوحيدي، وممّا يؤكد هذا قوله في مستفتح الليلة الأولى:" قَدْ سَأَلْتُ عَنْكَ مَرّاتٍ شَيْخَنَا أبا الوفاء، فذَكَرَ أنَّكَ مُرَاعٍ لأَمْرِ البِيمَارسْتَانِ مِنْ جِهَتِهِ، وَأَنَا أَرْبَأُ بِكَ عَنْ ذَلِكَ، وَلَعَلِّي أَعْرِضُكَ لِشَيءٍ أَنْبَهَ مِنْ هَذَا وأَجْدَى، ولذَلِكَ فَقَدْ تَاقَتْ نَفْسِي إلى حُضُورِكَ للمُحَادَثَةِ والتَّأْنِيس، ولأتعَرَّفَ مِنْكَ أَشْيَاء كَثِيرَةً مختلِفَةً تُرَدَّدُ في نفسي علَى مَرّ الزَّمَانِ..."<sup>26</sup>. يبرز هذا الملفوظ شغف الوزير وتلهِّفه إلى ملاقاته؛ فقد سأل "مرات" أبا الوفاء، و"تاق" إلى سماع حديثه، ولا شكّ أن هذه الصّورة الجاهزة أو القبلية قد أسهمت في إثارة مشاعر الرغبة والاشتياق هذه، إذ يُعبّر قول الوزير عن اقتناع راسخ بأنَّ أبا حيّان نموذج للمثقّف الجدير بالمجالسة ومبادلة الأحاديث، فهو يعبّر عن غرضه بما يوحى بأن في التوحيدي الأديب والمثقف ما يشفى غليله، وبكبح جماح أسئلته التي تتردّد منذ زمان ولم يجد مجيبا لها. على خلاف ما وصف به أبا الوفاء المهندس:" وأمَّا أبو الوَفَاءِ فَهُوَ والله ما يَقْعُدُ بهِ عَن المؤانَسَةِ الطيّبةِ والمساعَدَةِ المطْرِيَةِ والمفَاكهَةِ اللَّذيذَةِ والمواتَاةِ الشَّهيَّةِ، إلا أنَّ لَفْظَهُ خُرَسَانيٌّ، وإشارَتَهُ ناقِصَةٌ، هذا مَعَ ما اسْتَفَادَهُ بمقامِهِ الطُّوبل بِبَغْدَادَ، والبَغْدَادِيُّ إذا تخَرْسَنَ كانَ أَعْلَى وَأَظْرَفَ مِنَ الخُرَاسَانيّ إذا تَبَغْدَدَ"22. يشير هذا الملفوظ إلى المقارنة المضمرة التي يمكن استشفافها بين شخصيتين: الأولى لأبي حيان التوحيدي الذي جمع كل خصائص الجليس المرغوبة لدى الوزير، والثانية لأبي الوفاء المهندس الذي نفّرتْ عجمته الطّافحة الوزير عن مجالسته. وقد أسهمت عوامل كثيرة في تكوبن التوحيدي، ولعل أبرزها عمله في النسخ والوراقة، وتتلمذه على علماء کبار<sup>28</sup>. وقد تجلّت موسوعية أبي حيّان في تنقله وارتحاله بين العلوم والمجالات؛ فالكتاب يحوي ضروبا معرفيَّة مختلفة، ويتصدّى لقضايا متنوعة: لغويّة، فلسفيّة، معجميّة، نحويّة، سياسيّة، أخلاقيّة، دينيّة، اجتماعيّة، تاريخيّة، ثقافيّة، علم الكلام، الترجمة، التصوف، الضحك، المجون، التفسير...إلخ. ويمكن استجلاء نباهة أبي حيان وإحاطته ونبوغه في ذخيرته الواسعة والمنبسطة، والتي تسترفد من منابع ثرّة: الثقافة اليونانية، والقرآن الكريم، والسنة النبوية، وأشعار العرب، والحكم، والأمثال، ومأثور القول. كما يشهد تقديم المادة المعرفية في أنواع أدبية متعددة، وأنماط خطابية متشعبة، على حنكة التوحيدي وأصالته وموسوعيَّته، فنحن نلفي في كتابه: الرسائل، والوصايا، والمناظرات، والمفاضلات، والأخبار، والمحاورات، والأدعية، والمناجيات...إلخ

هذا التنوّع المعرفيّ الذي يطبع مسامرات الإمتاع والمؤانسة ارتبطت بوظيفة تأثيريّة تداوليّة؛ إذ رام المتكلم أداء وظيفتيه التثقيفية والإمتاعية اللتين أنيطتا به، وذلك حتى ينال رضا الوزير ابن سعدان، ويحقق الحظوة في مجلسه، وتقربنا أحد الملفوظات من هذا الملمح، فقد جاء في متن الرسالة: فقلْتُ قَلْنَ: كُلُّ شَيءٍ أُرِيدُ أَنْ أُجَابَ إليهِ يَكُونُ ناصِرِي عَلَى مَا يُرَادُ مِنِي إِنْ مُنِعْتُهُ نُكِلْتُ، وَإِنْ نُكِلْتُ قَلَّ إِفْصَاحِي عَمَّا أُطَالِبُ بِهِ، وَخِفْتُ الْكَسَادَ، وَقَدْ طَمِعْتُ بالنَّفَاقِ، وانْقَلَبْتُ بالحَيْبَةِ، وَقِدْ عَقَدْتُ خِنْصِري عَلَى المسألَّةِ. فَقَالَ حَرَسَ الله رُوحَهُ-: قُلْ حَفَاكَ الله - مَا بَدَا لَك، وَقَدْ عَقَدْتُ خِنْصِري على المسألَّةِ. فَقَالَ حَرَسَ الله رُوحَهُ-: قُلْ حَفَاكَ الله - مَا بَدَا لَك، وَأَصَابَةٍ غَرَضِنَا بِكَ "29. يبرز هذا الملفوظ فَأنْتَ مجابٌ إِلَيْهِ مَا دُمْتَ ضَامِنًا لِبُلُوغٍ إِرَادَتِنَا مِنْكَ، وَإِصَابَةٍ غَرَضِنَا بِكَ "29. يبرز هذا الملفوظ وَأنْتَ مجابٌ إِلَيْهِ مَا دُمْتَ ضَامِنًا لِبُلُوغٍ إِرَادَتِنَا مِنْكَ، وَإِصَابَةٍ غَرَضِنَا بِكَ "29. يبرز هذا الملفوظ وَانْتَ مجابٌ إِلَيْهِ مَا دُمْتَ ضَامِنًا لِبُلُوغٍ إِرَادَتِنَا مِنْكَ، وَإِصَابَةٍ غَرَضِنَا بِكَ "29. يبرز هذا الملفوظ وهان التوحيدي على تحقيق غاية مجالسة الوزير في الإمتاع والتأنيس، وهو ما يسوّغ تفاوض المتكلم حول ما سيحول دون بلوغ هذا المرام، والتماسه تجاوز العراقيل التي من شأما أن ومؤش عليه أثناء أداء مهمّته. ونفهم من هذا رغبة التوحيدي في تسخير كل إمكاناته الموسوعية الشوش عليه أثناء أداء مهمّته. ونفهم من هذا رغبة التوحيدي في تسخير كل إمكاناته الموسوعية المكل من أشكال التَّأثير، إذ غاية المتكلم إثارة عواطف الاستحسان والرّضا لدى الوزير ابن شعدان.

### 3- الإضحاك:

لم يكتف التوحيديّ باستدراج مخاطبه وتشغيل نفسه الموسوعي في المجالسة، بل سخّر إمكاناته الترفيهية وأسلوبه الساخر واستعاد ذاكرته الهزلية ووظفها في المسامرات التي جمعته بالوزير، ويُبرز النَّسيج النّصّي للمسامرات متكلّما ينزع نحو الإمتاع والتأنيس والإضحاك والتنفيس، ويحشد كل مؤهلاته التي تفي بهذا الغرض؛ فمن المعلوم أن تحقيق وظيفة التواصل الأساس لا تقتضي متكلما موسوعيا جادّا يُغرق المجلس بالمعارف الجمّة، ويرهق كاهل الوزير بالقضايا الشائكة 30، وإنّما – إلى جانب ذلك - يستوجب متكلّما خفيف الظّل وفكها ضحوكًا؛ إذ كيف للوزير ابن سعدان والقارئ بصفة عامّة أن "يحتمل هذا المضمون الجاد من دون وسيلة لذيذة تحبّبه إليه؛ من نوادر وأخبار هزلية وماجنة وغريبة، يوردها المؤلف بين ثنايا نصوصه الجادّة حتى يفلح في توصيلها إليه؟" أقد المناقلة وغريبة المؤلف علي المهاه اللها؟" أقد المناقلة وغريبة المؤلف بين ثنايا المهاء المهاه المؤلف المهاه المهاه المها المهاء المهاه المهاه المهاه المهاه المهاه المهاه المهاه المها المهاء المهاه الم

إن ارتكان المتكلم إلى تجسيد دور المؤنس والمضحك يرجع إلى مقصد أساس هو نيل رضا الوزير المبويي، عبر تأدية الدَّور المنوط به في المجلس، مثقِفًا ومؤنسًا وممتعًا، وهو ما يسوّغ دَيْدَن البوديدي نحو الظهور بمظهر الجليس النَّموذيّ الَّذي يبتغي سبيلا وسطًا ومعتدلا بين الجد والهزل، والوقار والمجون، والتّعقّل والجنون، إنه لا يركن إلى الجدّية المفرطة، ولا ينساق إلى الهزل حدَّ الميوعة، بل إنه بين ذلك يتقلّب حسب إملاءات المقام وشروط تفاعل المتلقي 23. ويمكن تلمّس هذا الملمح بصورة واضحة في "ملحة الوداع" التي تختتم بها مسامرات المجلس؛ فهي "شكل من أشكال الفكاهة، وإنما الفكاهة كما قد علم القارئ لون من ألوان اللَّطائف التي تزيّن بها الموائد في المآدب"33. وتضمّ ملحة الوداع في الإمتاع والمؤانسة أنماطًا هزليّة مختلفة كلمات والطرائف والنوادر والأشعار وأخبار المجون وأحاديث الحمقي 34.

وقد استطاعَ المتكلّم بما يمتازبه من مهارات وملكات، تحقيق الدَّور الذي أنيط به؛ إذ تؤكّد ملفوظات عديدة على لسان الوزير فَلاح التّوحيدي في وظيفته.

لقد وقفنا فيما سبق على أبرز الحيل البلاغية والاستراتيجيات الحجاجية التي وظفها المتكلم للتأثير في المخاطب ونيل رضاه وتحقيق القرب منه. وسنحاول في المحور التالي الوقوف عند حضور المخاطب ورصد طبيعة استجاباته وردود أفعاله.

### ثالثا- استجابات المخاطب البليغة:

نروم في هذا المبحث افتحاص تجلّيات المخاطب ورصد استجاباته وتفاعلاته، وذلك من أجل استشفاف بلاغة المخاطب في مسامرات الإمتاع والمؤانسة، ومن ثم فإنّ الوقوف عند "لاستجابات المادية الملموسة لخطاب ما في سياق محدد" من صميم إجراءات التحليل البلاغي الذي يكشف بلاغة المخاطب، وانطلاقا من هذا: ما دور المخاطب (الوزير ابن سعدان) في مسامرات الإمتاع والمؤانسة؟ وما مدى حضوره في توجيه الخطاب وتكوينه؟ وما تجلّيات استجاباته وما طبيعة ردود أفعاله في ملفوظات المسامرات؟

يَحْضُر الوزير ابن سَعْدان بوصفه المخاطب الرَّئيس الذي توجّه إليه التَّوحيدي بالخطاب في مسامراته التي شكّلت مادّة رسالة الإمتاع والمؤانسة، ولا يكتفي هذا المخاطب بالتَّلقي السِّلييّ للخطاب بل إنَّه لا يَلْبَث يتحوَّل من مُنْفَعِلٍ إلى مُخاطب فاعل يتَجَاوب مع المحاورات المعروضة استفسارًا ونقدًا وإشادةً، وهذه التدخُّلات الَّي أعرب عنها هذا الوزيرُ سمحت بتوطين ذاته وردود فعله وتفاعلاته؛ فقد برزَ في صورة المُثقَف الَّذي يمتلك اطلاعا واسعا على مُختلف القضايا.

وأول ما يمكن الإشارة إليه في سياق حضور المخاطب وتأديته دورا مهمّا يكشف إسهامه في السيرورة التكوينية لمسامرات الإمتاع والمؤانسة هو توجيه المتكلّم وتنصيص قواعد الخطاب التي ينبغي السير على هديها، ويتجلّى هذه في قوله: " فأجِبْني عَنْ ذَلِكَ كُلِّهِ باسْتِرْسَالٍ وَسُكونِ بَالٍ، بمِلْءِ فِيكَ، وَجَمِّ خَاطِرِكَ، وحَاضِرِ عِلْمِكَ، وَدَعْ عَنْكَ تَفَثَّنَ البَغْدَادِيّينَ، مَعَ عَفْو لَفْظِكَ، وَزَائِدِ بمِلْءِ فِيكَ، وَجَمِّ خَاطِرِكَ، وحَاضِرِ عِلْمِكَ، وَدَعْ عَنْكَ تَفَثَّنَ البَغْدَادِيّينَ، مَعَ عَفْو لَفْظِكَ، وَزَائِدِ رَأْيِكَ، وَرِبْحِ ذِهْنِكَ، ولا تَجُبُنْ جُبْنَ الضُّعَفَاءِ، ولا تَتَأَطَّرْ تَأَطُّرَ الأَغْبِيَاءِ، واجْزِمْ إِذَا قُلْتَ، وَبَالِغْ إِذَا وَصَفْتَ، واصْدُقْ إِذَا أَسْنَدْتَ، وافْصِلْ إِذَا حَكَمْتَ، إِلا إِذَا عَرَضَ لَكَ مَا يُوجِبُ تَوَقُّفًا أَوْ تهادِيًّا... وكُنْ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنِي سَأَسْتَدِلُ مِمّا أَسْمَعُهُ مِنْكَ في جَوَابِكَ عَمًا أَسْأَلُكَ عَنْهُ عَلَى صِدْقِكَ

وَخِلافِهِ، وَعَلَى تَحْرِيفِكَ وَقِرَافِهِ"<sup>36</sup>. يتّضح من خلال هذا النّص أن المخاطب أسهم في تأسيس نظام خطائي وجّه به المتكلّم حتى يلتزم به وبسير على منواله، وهو ما يكشف أهمّية المخاطب وحضوره في عملية الكتابة. وإذا كان هذا نموذجا للمخاطب بصفة عامّة، فابن سعدان، في سياق المسامرات، يمثل نموذجا من النماذج التي تُجسّد انفتاح مؤسّسة السُّلطة على أدب المجالس بوصفها مؤسسة ثقافيَّة بنيونَّة مهمّة في القرن الرابع الهجري، وتُلقى ليالي التَّوحيدِيِّ الضّياء على مُجربات هذه المجالس، كما تضيء لنا الجانب الآخر من هُوبة مخاطبه السِّياسيّة، وهي الهُوبة الثقافيّة المعرفيّة؛ فرسالة الإمتاع والمؤانسةِ تبرزُ مُخاطبا شغوفا بالمعرفة وأحاديث المثقّفين والعلماء؛ إذ إنّ الوزير ملازم للمجلس، ومداوم على طرح القضايا التي تشغله متطلّعا إلى الإجابات التي تكبح نهمه المعرفي، وحربص على مواكبة الحَراك الثَّقافيّ الَّذي ينشط في المجالس الأخرى، وهو ما يبرز قيمة الثَّقافة في هذا العصر.

لقد تجلَّى المخاطب في صورة "مثقف نموذجيّ له مخزونٌ معرفيّ يستمدّ منه أحيانا بعض التَّعاليق والآراء التكميليَّة لإثراء الحديث ولديه رغبة ملحة في العلم لذلك تتخذ مداخلاته في الغالب صيغتى الطَّلب والاستفهام" .. وبمكن استجلاء هذا من خلال استفتاحه للمسامرات بأسئلة متنوعّة في مجالات معرفيّة مختلفة تضمر حرصه واهتمامه بالعلم والمعرفة. ونُمثّل بالأمثلة الآتية لنرصد الاهتمامات الثقافيّة المتنوّعة لديه:

- أتُفَضِّلُ العَرَبَ عَلى الْعَجَم أم الْعَجَمَ عَلَى الْعَرَب؟
  - مَا السَّكىنةُ؟
  - ما الفَرْقُ بين الإرَادَةِ والاخْتِيارِ؟
  - ما الفَرْقُ بَيْنَ المحبّةِ والشَّهْوَةِ؟
- كُنْتَ حَكَيْتَ لَى أَنَّ العَامِرِيِّ صَنَّفَ كتابًا عَنْوَنَهُ بإنقاذِ البَشَر من الجبر والقَدَر فكَيْفَ هذا الكتاب؟
  - ما تحفظُ في تَفْعَال وتِفْعَال، فقد اشْتَبَهَا؟
  - كنتُ أُحِبُّ أَنْ أَسْمَعَ كَلامًا في كُنْهِ الاتِّفَاق<sup>88</sup>

والملاحظ أنَّ اهتمامات الوزير لا تميل إلى مجالٍ محدَّدٍ، بل إنَّما تنطوي على تنوعٍ واضحٍ، كما أنّ الوزيرَ لا يفتأ، في أحيان كثيرة، يستسلم لنهمه المعرفي فتنْقَدح أسئلة جَمَّة يغرق بها التَّوحيدي ويطالبُه بالبحثِ عن أجوبتها ويسجّلها له في رقعة، كما يؤكِّدُهُ هذا الملفوظ:" ما النَّفْسُ؟ وَمَا كَمَالُها؟ وَمَا اللَّوحَ؟ ومَا الرُّوحُ؟ وَمَا صِفَتُه؟ كَمَالُها؟ وَمَا اللَّوحَ؟ وما الرُّوحُ؟ وَمَا صِفَتُه؟ وَمَا مَنْفَعَتُهُ؟ وما المانِعُ مِنْ أنْ تَكُونَ النَّفسُ جِسْمًا أوْ عَرْضًا أو هما؟ وَهَلْ تَبْقَى؟..."39

ويُعبِّر الوزير عن أهمية هذه الأسئلة قائلا:" فإنَّ هَذا وَمَا أَشْهَهُ شَاغِلٌ لِقَلْبِي، وَجَاثُمٌ في صَدْري، وَمُعْتَرضٌ بَيْنَ نَفْسِي وَفِكْرِي، وَمَا أُحِبُّ أَنْ أَبُوحَ بِهِ لِكُلِّ أَحَدٍ، وَقَدْ بَيَّنْتُهُ في هَذِهِ الرُّقْعَةِ"<sup>40</sup>.

تبرز هذه الأسئلة، إذا، مخاطبا يضطلع بدور فعّال في سيرورة الخطاب، والتحكّم في توجيه دفّة الحديث، وانتقاء المواضيع وطرحها. كما تكشفُ ملفوظات عديدة تمكّن المخاطب من الكفاياتِ التواصليَّة 41 من خلال حضوره التّواصلي وتفاعله مع المتكلّم تأوبلا وتفسيرا ونقدا، زمن ذلك هذا الملفوظ:" لِمَ لا تداخلُ صاحبَ ديوانِ ولِمَ ترضى لنفسكَ بهذا اللَّبوس؟ فقلتُ: أنا رجلٌ حبّ السلامةِ غالبٌ علىّ، والقناعةُ بالطفيفِ محبوبةٌ عندى. فقال: كنَّيْتَ عن الكَسَل بحُبِّ السَّلامَةِ، وَعَن الفُسُولَةِ بالرّضا باليسيرِ"<sup>42</sup>. يُظْهر تعليق المخاطب/ الوزير عن جواب التوحيديّ قدرةً تأويليّةً نافذةً، إذ تفطّن إلى مقاصد أبي حيّان الَّذي ظل يطمح لتحقيق حلم وحيد هو الارتماء في أحضان السلطة لخدمة الوزراء وضمان حياة هنيئة. كما نتلمّسُ المهارات الحواريَّة - الَّتي تكشفُ موسوعيَّةَ الوزير وإلمامه بأبجديَّات التَّواصل - في تعقيبهِ عن اعتذار التَّوحيدي بعدم استطاعة الحديث عن بعض الشَّخصيَّاتِ:" قلتُ: وَصْفُ هؤُلاءِ أَمْرٌ مُتَعَدِّرٌ، وَبَابٌ مِنَ الكُلْفَةِ شَاقٌّ، ولَيْسَ مِثْلِي مَنْ جَسَرَ علَيْهِ، وَبَلَغَ الصَّوابُ منه، وإنّما يَصِفُهُمْ مَنْ نَالَ دَرَجةَ كُلّ وَاحِدٍ منْهُمْ، وَأَشْرَفَ بعد ذلك عَلَيهمْ، فعرفَ حَاصِلَهُمْ وَغَائيَهُمْ، وَمَوْجُودَهُمْ وَمَفْقُودَهُمْ. فَقَالَ: هَذا تحايُلٌ لا أَرْضَاهُ لَكَ، وَلا أَسْلَمُهُ في يَدِكَ، ولا أَحْتَمِلُهُ مِنْكَ، ولم أَطْلُبْ إِلَيْكَ أَنْ تَعْرِفَهُمْ بما هُوَ مَعْلُومُ الله مِنْهُمْ... إِنَّمَا أَرَدتُ أَن تَذْكُر مِن كُلِّ واحِدٍ ما لاح منهُ لعينيكَ، وَتجلَّى لبَصِيرتِكَ، وَصَارَ له بهِ صُورةً في نفْسِكَ، فَأَكْثَرُ وَصْفِ الواصفين للأشياء عَلى هذا يجري، وإلى هذا الْقَدْرِ يَنْتَهي"<sup>43</sup>. لقد تفطّن الوزير ابن سعدان إلى مناورة التوحيدي لتجنّب الجواب عن سؤاله، وهو ما يؤكِّد امتلاكه لناصية التأويل وإتقانه لفنون الكلام والتّحاور. وإلى جانب هذا تفصح بعض

الملفوظات عن اطّلاع واسع ودراية عميقة لدى هذا المخاطب، مثل: قال: ورأيتُ الحاتيَّ يقولُ: عَشْرُ كَلماتٍ جاءَتْ وَعَيْنُها عَيْنٌ ولامُها وَاوٌ، ولم أوثر شَرْحَهُ لها لثِقْلِ رُوحِه، ومُغَالاتِه بنفْسِه، وكأنّه لا عِلْمَ إلا عندَهُ، ولا فَائِدةَ إلا هِيَ مَعَهُ، فهل في حِفْظِكَ هذه الكلماتُ؟" 44. ويقول في ملفوظ آخر: "وقال: صدق القائل في العرب: منعوا الطعام وأعطوا الكلام "45.

يتَّضح، من خلال ما سبق، أن المخاطب/ الوزير ابن سعدان يضطلع، في مسامرات الإمتاع والمؤانسة، بدورين يتقاطعان ويتداخلان؛ فهو المخاطبُ الَّذي يتوجّه إليه المتكلِّم/ التوحيديّ بالخطابِ المسامراتي، وهو نفسه المتكلّم الذي يتدخّل بين الحين والأخر. وقد سمحت الآثار الكلاميَّة التي تصدر عنه بتقديم صورة عنه، فقد تجلَّى في صورة المثقف الحريصِ على التَّباحث في قضايا الفكر والمعرفة، والإنسان الشَّغوف بتنمية مداركه وأفكاره. بيدَ أنَّ صورة المثقف هذه، لم تغطِّ الجانب الآخر من ابن سعدان، وهو الجانب السياسيّ.

تظهرُ شخصيَّة السّياسيّ واضحة في ملفوظات عديدة؛ وتفصَحُ شواهِدُ كثيرةٌ عن الملمح السّياسيّ (الاستخباراتي) الذي يُميِّز شخصية الوزير؛ فهو يبدو مطّلعا بما يجول في وزارته، وحريصا على تتبّع أخبارِ المقرَّبينَ منه، ولعلَّ التوحيدي واحد من الَّذين أحصى عليهم حركاتِهِ وسَكَنَاتِهِ، لنتأمّل هذا الملفوظ: إنّي أُريدُ أنْ أسْأَلَكَ عن ابْنِ عبَّاد، فقد انْتَجَعْتَه وخَبِرتَه وحَضَرْتَ مجلِسَهُ، وعن أَخْلاقِهِ وَمَدْهِبِهِ وَعَادَتِه، وعَنْ عِلْمِهِ وَبَلاغَتِهِ، وَغَالبِ ما هو علَيه، ومَغْلُوبِ ما لديه، فما أظنُّ أنّي أجدُ مثلكَ في الخبر عنْهُ، والوصْف له "<sup>47</sup>.

ويقول أيضا في مكان آخر:"فَقَدْ قَالَ لِي القَائِلُ: إِنَّكَ مِنْ خُلَصَائِه"<sup>48</sup>. تُبيّن هذه الشَّواهد دراية الوزير ومعرفته الدَّقيقة بالتَّوحيدي وبتفاصيل حياته ومجالسيه وأصدقائه وجيرانه، كما تكشف لنا، من جهة أخرى، صورة السياميِّ اليقظ والنَّبيه الَّذي لا يدَّخِرُ جهدًا في تتبّع أحوال المجتمع ومراقبة الشَّخصيات المثيرة للشُّكوك والمخاوف.

وتتبدّى صورة ابن سعدان السياسيّة بجلاء في تساؤلاته الّتي يُفاجئ بها التّوحيدي في المجلس، إذ تبرز فضول هذا الوزير تجاه كثير من الشخصيّات، ممّا جعله يتقصى عنها وبباحث في

سيرتها، ويفتِّش عن أفكارِها ومقاصدِها، وقد استغل معرفة التَّوحيدي بها في تحقيق غايته. ومن الأمثلة الدّالة نسوق ما يلى تمثيلا لا حصرا:

- إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أَسْأَلَكَ عَنْ ابْنِ عَبَّاد. -
- فقال: أَوَّلُ مَا أَسَالُكَ عَنْهُ حَديثُ أَبِي سُلَيْمَانِ المنطقيّ كَيْفَ كَانَ كَلامُه فينا، وكيفَ كانَ رضَاهُ عَنّا وَرَجَاؤُه بِنَا، فَقَدْ بَلَغَنِي أَنَّكَ جَارُهُ ومُعَاشِرُهُ، وَلَصيقُهُ ومُلازِمُهُ وَقَافِي خَطْوِهِ وَأَثْرِهِ، وَحَافِظُ غَايَةٍ خُبُرِهِ. 50 خَطْوِهِ وَأَثْرِهِ، وَحَافِظُ غَايَةٍ خُبُرِهِ.
- قال: بلَغَني أَنَّ أَبا سُلَيْمَان يَزُورُ أَيَّامَ الجمعةِ رُسُلَ سِجِسْتَانَ لَمَّا وَيَظَلُّ عِنْدَهُمْ طَاعِمًا ناعِمًا، ويَأْنَسُ بأنكَ مَعَهُ، فَمَنْ يحضُرُ ذلك المكانَ؟<sup>51</sup>
  - كيف رضاك عَنْ أبي الوفاء؟ 52
  - قال: أَفْمَا تَعْرِفُ أَحَدًا تَسْأَلُهُ عَنْهُ ممَّنْ كَانَ يُخالِطُه ويُبَاسِطُه؟ 53
    - حدّثنى عمَّا تَسْمعُ مِنَ الْعَامَّةِ في حَدِيثِنَا.

تكشف هذه التَّسَاؤلات جُنوح المخاطب إلى تقصّي الحقائق المرتبطة بالشّخصيّات التي تثير حفيظته وتُقْلِقُ راحتَهُ 55 وإن كانتْ استفساراتُ الوزيرِ لا طائلَ يرجى منها من الناحيَّةِ المعرفيَّة النَّظريَّة، إلا أنَّها في غاية الأهمّية لوزير يدير شؤون السُّلطة، ويسهر على الحفاظ على استقرار حكمه؛ فهذه الإضاءات تصوّر له الواقع الثّقافيّ والاجتماعيّ، وتقرّب له اهتمامات العلماء في المجالسِ، كما تبصره بأخبار العامّة وأحوالها، ممَّا يجعل الوزير على اطَّلاع دائم بمجريات دولته. ولهذا الغرض استحالت أسئلة ابن سعدان "ضربًا من التحقيقات البوليسية" 56 كما أشار أحد الباحثين.

ونستنج من خلال ما سبق أن المخاطب كان فاعلا ومشاركا في غمار الجلسات الحوارية التي وتقها التوحيدي في مسامراته، وقد رصدنا تجلّيات هذه التفاعلات من خلال كشف صورة المخاطب التي تراءى بها في سطور الكتاب، وإلى جانب هذا نجد حضورا بارزا لاستجابات هذا المخاطب، ويمكن رصد نماذج منها:

- هَذَا في الحُسْن نِهايَة -
  - هذا واللهِ طَريفٌ<sup>58</sup>.
- هذا كلامٌ عَجِيبٌ مَا سَمِعْتُ مِثْلَهُ عَلى هَذا الشَّرْح والتَّفصِيلِ<sup>59</sup>.
  - ما أَكْثَرَ رَوْنَقَ هَذَا الْكَلام
  - بَلَغْتَ فِي المؤانَسَةِ غَايَةَ الإمْتَاعُ. .
    - ما أَحْسَنَ هَذا المَجْلِسَ 62.
  - لله درّهذا النَّفَسِ الطَّويلِ والنَّفْثِ الغَزيرِ 63.

تجسد هذه العبارات والملفوظات استجابات المخاطب وردود أفعال مادية تجاه خطاب المسامرات الذي اضطلع به المتكلم أبو حيان التوحيدي، ومن خلال التأمّل فيها يمكن القول إنّ الاستراتيجيات الخطابيّة والتقنيات الحجاجيّة والحيل البلاغيّة التي استثمرها المتكلم أسهمت في انتزاع استحسان المخاطب ونيل رضاه؛ لأنّها تجسد انطباعا حسنا وتعبّر عن تفاعل إيجابيّ للمخاطب مع هذه المسامرات، وهي ردود فعل تشيد بأسلوب المتكلم في الحديث، وتمدح طريقته في الكلام، وهي كذلك إطراء لموسوعيته واسترساله في الكلام، وإعجاب شديد بنمطه الهزلي، وقد تجلّت طبيعة الاستجابة البلغية في عدة صورة أسلوبية ولغوية نذكر منها:

| تجلياته    | النمط الأسلوبي    |
|------------|-------------------|
| ما أكثر    |                   |
| ما أحسن    | أسلوب التعجب      |
| لله درّ    |                   |
| والله طريف | القسم             |
| طريف       |                   |
| الحسن      |                   |
| كلام عجيب  | الأحكام الإيجابية |

| غاية الإمتاع |       |
|--------------|-------|
| النفس الطويل |       |
| النفث الغزير |       |
| ما سمعت مثله | النفي |

ولتلمّس بلاغة هذه الاستجابات لا بد من تصوّر طابعها المسرحيّ، وتمثّل هذه الانفعالات بوصفها سلوكات مادّية، فهي بمثابة الاستجابات الجماهيرية الواقعية التي نعاينها في الندوات والمؤتمرات والمدرجات كالتصفيق والتصفير، وهي كذلك بمثابة ردود فعل كالتعليق وتسجيل الإعجاب في الفضاءات الافتراضية.

#### خاتمة:

لقد حاولت الدراسة أن تسترفد المقولات والمفاهيم التي أفرزتها بعض التوجهات النظرية الحديثة في البلاغة الجديدة، لمقاربة نص نثري عربي قديم، وثبت اختيارنا على مسامرات الإمتاع والمؤانسة متنا للتحليل. وختاما يمكن القول إن استثمار الأدوات التي أتاحتها كل من بلاغة الحجاج وبلاغة الجمهور قد أفادنا في استقراء التقنيات الحجاجية والحيل البلاغية والآليات الإقناعية التي سخّرها المتكلم/ أبو حيّان التوحيدي لجذب واستمالة المخاطب/ الوزير ابن سعدان تحقيقا لغاية مركزيّة هي نيل رضاه والتقرب منه والظفر باحتوائه، ومن نتائج التحليل استخلاص ثلاث حيل أساسية استثمرها المتكلم وهي: الاستدراج، والموسوعية، والهزل. وبمقابل هذا سمح لنا تشغيل مقولات بلاغة الجمور واستثمار اجتهادات رائد هذا الاتجاه في العالم العربي "عماد عبد اللطيف" بمقاربة النص النثري مقاربة جديدة تفاعلية لا تحصر بلاغة المخاطب في خطابات معاصرة أو مقامات خطابية معينة كا حفلات الغناء الشعبي، ومحافل الخطابة السياسية، وبرامج التوكشو، ومباربات كرة القدم..." أن بل تتعدّاه إلى مضمار النصوص الأدبية عامّة والنصوص العربية القديمة على وجه الخصوص، محاولين لفت النظر العربي القديم جدير بمزيد من الدراسة والمقاربة التي تستثمر أدوات التصورات الحديثة. غير أنّ تطبيق مفاهيم بلاغة الجمهور ليس إجراء متعسّفا على النص العربي القديم، العدي، القديم، غير أنّ تطبيق مفاهيم بلاغة الجمهور ليس إجراء متعسّفا على النص العربي القديم،

بل إنه عملية مرنة تتخذ أدوات تنسجم مع خصوصيّة هذه النّصوص باعتبارها خطابات تحتفظ بطابعها الشّفوي من جهة، وتحتضن المخاطب بوصفه عنصرا مركزيا حاضرا وفاعلا ومستجيبا بليغا من جهة أخرى.

# قائمة المصادر والمراجع:

### 1- المصدر:

- أبو حيان التوحيدي، الإمتاع والمؤانسة، تحقيق: أحمد أمين وأحمد الزين، منشورات المكتبة العصرية، بيروت صيدا.

## 2- المراجع:

- أبو حيان التوحيدي، الصّداقة والصّديق، تحقيق: إبراهيم الكيلاني، دار الفكر (دمشق) ودار الفكر المعاصر (بيروت)، ط4، 2008م.
- باشا العيادي، فن المناظرة في الأدب العربي: دراسة أسلوبية -تداولية، دار كنوز المعرفة، ط1، 2014م.
- توماس أ. سلوان، موسوعة البلاغة، ترجمة: نخبة، إشراف وتقديم: عماد عبد اللطيف، المركز القومي للترجمة، القاهرة، ط1، 2016م.
- رولان بارت، قراءة جديدة للبلاغة القديمة، ترجمة: عمر وكان، أفريقيا الشرق، الدر
   البيضاء، ط1، 1994م.
- عماد عبد اللطيف، جدل الظاهرة والاستجابة: دراسة في فخاخ البلاغة، ضمن كتاب: البلاغة والخطاب، إعداد وتنسيق: محمد مشبال، منشورات ضفاف-بيروت، ومنشورات الاختلاف- الجزائر، ودار الآمان- المغرب، ط1، 2014م.
- محمد مشبال، البلاغة والأدب: من صور اللغة إلى صور الأسلوب، دار العين، القاهرة، ط1، 2010م.
- محمد مشبال، البلاغة والسرد: جدل التصوير والحجاج في أخبار الجاحظ، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية جامعة عبد المالك السعدي، تطوان، ط1، 2010م.

- هنريش بليث، البلاغة والأسلوبية: نحو نموذج سيميائي، ترجمة: محمد العمري، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، 1999م.
- ياقوت الحموي، معجم الأدباء: إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، تحقيق: إحسان عباس، دار الغرب الإسلامي، ط1 سنة 1993، بيروت -لبنان.

#### 3- الدراسات:

### صالح بن رمضان:

- الإمتاع والمؤانسة وطروس الكتابة، حوليات الجامعة التونسية، تونس، العدد 45، 2001م.
- بين أحلام الناثر وواقع مؤسسة الكتابة في النثر القديم، مجلة جذور، العدد رقم
   22 المجلد رقم 10، 1 دجنبر 2005م.

#### عماد عبد اللطيف:

- البلاغة الغربية المعاصرة: مدخل موجّه للباحث العربي، مجلة البلاغة وتحليل
   الخطاب، المغرب، العدد 10، شتاء 2017م.
- من التلقي إلى الاستجابة: نحو حقل معرفي جديد في دراسات الأدب، مجلة البلاغة وتحليل الخطاب، المغرب، العدد 12، 2018م.
- سيف الدين بنزيد، بنية المجلس الأدبي في الإمتاع والمؤانسة، مجلة الحياة الثقافية، العدد 236، 1دجنبر 2012م.

# الإحالات:

<sup>1</sup> يؤكّد هذا رائد بلاغة الجمهور في العالم العربي عماد عبد اللطيف في قوله:" تحاول بلاغة الجمهور تأسيس إطار نظري لدراسة استجابات الجماهير في فضاءات التواصل العمومي، مع التركيز على الفضاءات الرقمية". راجع: البلاغة الغربية المعاصرة: مدخل موجّه للباحث العربي، مجلة البلاغة وتحليل الخطاب، المغرب، العدد 10، شتاء 2017م، ص: 66.

<sup>2</sup> محمد مشبال، البلاغة والأدب: من صور اللغة إلى صور الأسلوب، دار العين، القاهرة، ط1، 2010م، ص: 9.

3 نفسه، ص: 54.

رولان بارت، قراءة جديدة للبلاغة القديمة، ترجمة: عمر وكان، أفريقيا الشرق، الدر البيضاء، ط1، 1994م، 4ص:20.

5 جاء في موسوعة البلاغة توضيحا لمفهوم الجمهور ما يلي:"لقد كان الجمهور على مدارزمن طويل محور التراث البلاغي، وعادة ما تشير تعريفات هذا المصطلح إلى شخص حقيقي أو إلى مجموعة من الأشخاص التي ترى أو تسمع أو تقرأ حدثا أو عملا ما. أحد المسلمات الأساسية في البلاغة هي أن الخطاب يؤلَّف في ضوء هؤلاء الذين سيسمعونه أو سيقرأونه". موسوعة البلاغة، ج1، ص:215.

6 عماد عبد اللطيف، جدل الظاهرة والاستجابة: دراسة في فخاخ البلاغة، ضمن كتاب: البلاغة والخطاب، إعداد وتنسيق: محمد مشبال، منشورات ضفاف-بيروت، ومنشورات الاختلاف- الجزائر، ودار الآمان- المغرب، ط1، 2014م، ص:203.

7 نفسه، ص: 206.

8 يحيل مصطلح 'الفخاخ البلاغية' إلى مجموعة من التقنيات أو الحيل أو الأساليب اللغوية والبلاغية التي يتم تصميمها الاصطياد استجابات الاستحسان من الجمهور. راجع: جدل الظاهرة والاستجابة: دراسة في فخاخ البلاغة، مرجع مذكور، ص:206.

9 نفسه، ص: 206.

10 هنريش بليث، البلاغة والأسلوبية: نحو نموذج سيميائي، ترجمة: محمد العمري، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، 1999م، ص: 25.

11 توماس أ. سلوان، موسوعة البلاغة، ترجمة: نخبة، إشراف وتقديم: عماد عبد اللطيف، المركز القومي للترجمة، القاهرة، ط1، 2016م، ج1، ص:215.

12 لاحظ رائد بلاغة الجمهور عماد عبد اللطيف "ندرة الكتابات العربية التي حاولت الكشف عن العلاقة بين الظواهر البلاغية (اللغوية والأدائية) التي تشكل الخطاب البلاغي، والاستجابة الفعلية (الخطابية وغير الخطابية) التي يقوم المتلقون بإنتاجها أثناء تلقي الخطاب وعقبه. لقد كان مفهوم الوظيفة البلاغية يحيل غالبا إلى الأثر المقصود، الذي يتوخى المتكلم إحداثه في المتلقي. أما التأثير الفعلي الذي يحدثه الخطاب، والذي يتجسد على أفضل نحو في استجابات المتلقي، فإنه لم يحظ إلا بالقليل من الاهتمام من دارسي البلاغة العربية". جدل الظاهرة والاستجابة: دراسة في فخاخ البلاغة، مرجع مذكور، ص:205. وإذا كانت هذه الملاحظة تهم تطبيق بلاغة المخاطب بشكل عام فإن الدراسات التي عمدت إلى قراءة النثر العربي القديم من هذه الزاوية تكاد تكون منعدمة.

13 هو العنوان الفرعي لكتاب الإمتاع والمؤانسة في تحقيق أحمد أمين وأحمد الزين. ومن الباحثين الذين ذهبوا إلى اعتبار كتاب الإمتاع والمؤانسة مسامرات نذكر على سبيل التمثيل لا الحصر:

- إبراهيم عبد العزيز زيد، السرد في التراث العربي: كتابات أبي حيان التوحيدي نموذجًا، دار عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، مصر، ط1، 2009م، ص: 58.

- هشام مشبال، البلاغة والسرد والسلطة في الإمتاع والمؤانسة، دار كنوز المعرفة، ط1، 2015م، ص:31.

14 نذكر على سبيل المثال لا الحصر:

- ألفت كمال الروبي، محاورات التوحيدي وتعدد الأصوات، مجلة فصول، ع4، أكتوبر 1995م، ص:143.
- لطفي فكري محمد الجودي، فعل الكتابة النثرية عند أبي حيان التوحيدي: قراءة في إشكالية النوع ومكونات البنية، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع، القاهرة، ط1، 2011م، ص:95.
- 15 من الباحثين الذي انتهوا إلى هذه الخصوصية النوعية الدقيقة لكتاب الإمتاع والمؤانسة نذكر على سبيل التمثيل:
- باشا العيادي، فن المناظرة في الأدب العربي: دراسة أسلوبية -تداولية، دار كنوز المعرفة، ط1، 2014م، ص: 117.
- عبد الله البهلول، الحجاج الجدلي: خصائصه الفنّية وتشكلاته الأجناسية في نماذج من التراث اليوناني والعربي، داركنوز المعرفة، الأردن، ط1، 2016م، ص: 263.

16 الإمتاع والمؤانسة، ج1، ص: 8.

17 يقول صالح بن رمضان:" لقد ألف أبو حيان التوحيدي هذا الكتاب في إطار ما نسميه بالتّلفّظ الذاتي، ونعني بهذا أنه أعاد فيه كتابة جزء من ذاكرته الفكرية والأدبية والوجدانية، وروى فيه فصلا من فصول حياته في مجلس الوزير ابن سعدان. وقد رأينا أن أبا حيّان يحرص على مجاوزة هذه الذاكرة بمحو بعض آثارها، وبتحويل بعضها الآخر إلى جزء من العالم السردي المتخيّل في كتاب الإمتاع."أنظر: الإمتاع والمؤانسة وطروس الكتابة، حوليات الجامعة التونسية، تونس، العدد 45، 2001م، ص: 243.

18 تقول الباحثة الفرنسية كاترين أوركيوني مؤكدة التصاق الذاتية بجميع الخطابات بما فيها الخطابات التي تبدو لنا علمية وموضوعية:" لا يوجد جنس من أجناس الخطاب يفلت من هيمنة الذاتية، لا خطاب المؤرخين ولا خطاب الجغرافيين ولا خطاب المعجميين ولا خطاب رجال القانون ولا حتى خطاب علماء الرياضيات أنفسهم." نقلا عن: المتكلم في السرد العربي القديم، ص: 96.

19 الإمتاع والمؤانسة، ج1، ص: 13. ويقول في نصّ آخر يكشف هذا البعد في شخصية التوحيدي: والْعُزُلَةُ مَحْمُودَةٌ إلا أنَّها مُحْتَاجَةٌ إلى الكِفَايَةِ، والْقَنَاعَةُ مُزَّةٌ فَكِهَةٌ ولكِنَّها فَقِيرَةٌ إلى البُلْغَةِ، وصِيَانَةُ النَّفْسِ حَسَنَةٌ إلا أنَّها كُلْفَةٌ مُحْرِجَةٌ إِنْ لَمْ تَكُنْ لَهَا أَدَاةٌ تُجِدُها وفَاشِيَةٌ تَمُدُّها، وتَرْكُ خِدْمَةِ السُّلْطَانِ غَيْرُ الْمُمْكِنِ ولا يُسْتَطَاعُ إلا بِدِينٍ مَتِنٍ، وَرَغْبَةٍ فِي الآخِرَةِ شَديدَةٍ، وفِطَامٍ عَنْ دَارِ الدُّنْيَا صَعْبٍ، ولِسَانٍ بالْحُلُو والْحَامِضِ يَلْغ"، نفسه، ص:14.

20 وصف لصديقه أبي الوفاء المهندس في مقدمة الكتاب: هذا وأَنْتَ غِرٌ لا هَيْأَةَ لَكَ في لِقَاءِ الكبَرَاءِ، ومُحَاوَرَةِ الوُزَرَاءِ، نفسه، ج1، ص:5.

- 21 معجم الأدباء، ج5، ص:1923.
- 22 الإمتاع والمؤانسة، ج1، ص: 21.
- 23 موسوعة البلاغة، ج1، ص: 225.

24 المسائل التي يثيرها الوزير لا تتعلق – أغلبها- بإعداد مسبق فهي ترتبط بالمجلس واسترسال الكلام فيه، ونفهم هذا من قول الوزير نفسه:" تاقت نفسي إلى حضورك للمحادثة والتأنيس، ولأتعرف منك أشياء كثيرة مختلفة تردد في نفسي على مر الزمان، لا أحصها لك في هذا الوقت، لكنّي أنثرها في المجلس بعد المجلس على قدر ما يسنح وبعرض." الإمتاع والمؤانسة، ج 1، ص: 19. وقد أشار أحمد أمين إلى هذا الملمح قائلا:" وموضوعات

الكتاب متنوعة تنوعًا ظريفًا لا تخضع لترتيب ولا تبويب، إنما تخضع لخطرات العقل وطيران الخيال وشجون الحديث، حتى لنجد في الكتاب مسائل من كل علم وفن؛ فأدب وفلسفة وحيوان ومجون وأخلاق وطبيعة وبلاغة وتفسير وحديث وغناء ولغة وسياسة وتحليل شخصيات لفلاسفة العصر وأدبائه وعلمائه وتصوير للعادات وأحاديث المجالس، وغير ذلك مما يطول شرحه." مقدمة الإمتاع والمؤانسة، ص:س.

25 الإمتاع والمؤانسة، ج2، ص: 23.

26 الإمتاع والمؤانسة، ج1، ص:19.

27 الصداقة والصديق، ص: 32.

28 في عدديُ مجلة فصول المصرية (المجلّد 14 العددان 3 خريف 1995م، و4 شتاء 1996م.) مقالات مهمّة أسهبت في الحديث عن حياة أبي حيّان التوحيدي وأساتذته ومؤلّفاته، يمكن الرّجوع إليها للتّوسع أكثر.

29 الإمتاع والمؤانسة، ج1، ص:20.

30 يؤكد مصطفى ناصف أن تصور التوحيدي للكتابة قائم على مبدإ المزاوجة بين الإنفاع والإمتاع، يقول:" كان أبو حيّان في هذا شديد الإعجاب بالجاحظ، كان يتطلع إلى ما يسعى الحديث الجيد، وفي وصف هذا الحديث يستعمل كلمة العقل، وهي كلمة شديدة المرونة والاختلاط، ولكن من الواضح صلة بعض استعمالاتها بالحس الفكاهي والجدة والطرافة." أنظر: محاورات مع النثر العربي، سلسلة عالم المعرفة، العدد 218، فبراير 1997م، ص:161.

31 محمد مشبال، البلاغة والسرد: جدل التصوير والحجاج في أخبار الجاحظ، ص:61.

32 سبق أن أوماً محمد مشبال إلى أن "الاعتدال كان مطلبا بلاغيا" تصوّر كرسته أخبار الجاحظ، وتشرّبه التوحيدي وسعى إلى تكريسه في أخباره. أنظر كتابه: البلاغة والسرد: جدل التصوير والحجاج في أخبار الجاحظ، ص:75.

33 صالح بن رمضان، بين أحلام الناثر وواقع مؤسسة الكتابة في النثر القديم، مجلة جذور، العدد رقم 22 المجلد رقم 10، 1 دجنبر 2005م، ص:19-20.

34 أشار هشام مشبال إلى وظائف "ملحة الوداع" في كتاب الإمتاع والمؤانسة، حيث حصرها في وظيفتين:"تعنى الوظيفة الأولى بجلب الطرافة إلى الأخبار ذات الصبغة التعليمية المعرفية وتلوينها بالطابع الإمتاعي الشامل، وكذلك الترويح عن متلقي الخطاب المباشر والضمني، والإسهام إلى جانب ذلك في تعميق سمة الموسوعية التي تسم سرد التوحيدي. بينما تتوخى الوظيفة الثانية خدمة أو تفعيل أغراض بلاغية متعددة، تسعى جميعها إلى نسج حكمة فاعلة توجه أو تعلم أو تثقف؛ بمعنى أنها تمارس وظيفة ما من وظائف التواصل." أنظر كتابه: البلاغة والسرد والسلطة في الإمتاع والمؤانسة، دار كنوز المعرفة، الأردن، ط1، 2015م، ص:191.

35 عماد عبد اللطيف، من التلقي إلى الاستجابة: نحو حقل معرفي جديد في دراسات الأدب، مجلة البلاغة وتحليل الخطاب، المغرب، العدد 12، 2018م، ص: 16.

36 نفسه، ج1، ص:20.

37 سيف الدين بنزيد، بنية المجلس الأدبي في الإمتاع والمؤانسة، مجلة الحياة الثقافية، العدد 236، 1دجنبر 2012م، ص:112.

38 الإمتاع والمؤانسة، ج1، صفحات: 70-206- 222. وج 2، صفحات: 2- 153.

39 نفسـه، ج3، ص: 106.

40 نفسه، ص: 107.

41 تميّز أروكيوني بين أربع كفاءات للمتكلّم:

- الكفاءة الألسنية اللغوبة وتُعنى بالعناصر الدالة النصية والسياقية الحالية النصية.
- الكفاءة الموسوعية وهي تمثُل باعتبارها خزانا رحبا يضم معلومات خارجية تعبيرية أدائية تتناول السياق، أو باعتبارها مجموعة معارف ومعتقدات.
  - الكفاءة المنطقية المتمثلة في الآليات التداولية التي يستعملها المتكلم في اللغة الطبيعية.
    - الكفاءة البلاغية التداولية المتمثلة في قوانين الخطاب.

أنظر الفصل الرابع "كفاءات المتكلّمين"، من كتابها: "المضمر"، ترجمة: ربتا خاطر، المنظمة العربية للترجمة-بيروت، الطبعة الأولى، سنة 2008م، ص:283 وما بعدها. وقد قدّم باشا العيادي تكثيفا مفيدا لهذه الكفاءات الأربعة، أنظر كتابه: فن المناظرة في الأدب العربي، ص: 939-400.

42 الإمتاع والمؤانسة، ج1، ص: 104.

43 الإمتاع والمؤانسة، ص: 33.

44 نفسه، ج3، ص: 126.

45 نفسه، ص: 69.

46 يشيرُ الحبيبُ شبيًل إلى استغلال السلطة لمواهب المثقفين؛ فابن سعدان "حاول أن يستعمل أبا حيّان عينًا على رجلٍ يجعى ابن موسى؛ لكنّ التوحيدي رفض الخدمة متعللا بأنّ ذلك غير لائق بحاله فقال مخاطبًا الوزير:.. قيل: (أي للتّوحيدي) ينبغي أن تكون عينًا عليه، وأنا لو قرَّرتُ لك الحديث لما رأيته لائقًا بحالي." المجتمع والرؤية: قراءة نصية في الإمتاع والمؤانسة لأبي حيان التوحيدي، ص:101.

47 الإمتاع والمؤانسة، ج1، ص: 102.

48 نفسه، ج1، ص: 102.

49 نفسه، ج1، ص:53.

50 نفسه، ص:29.

51 الإمتاع والمؤانسة، ص: 42.

52 نفسه، ص: 50.

53 نفسه، ص: 51.

54 نفسه، ج2، ص:26.

55 إنَّ ما يُسوّغُ هذا الطَّابَعَ الاستخباراتي، انتشارُ المكائد والدّسائس والعصابات الفكرية المناوئة لتوجّهات السّلطة، وقد أشار حسن محمد حسن حماد إلى هذه الأجواء الّتي سادت في عصر التّوحيدي في قوله:" وهو عصر اتّسم على المستوى السياسيّ بالفوضى والانحطاط والصّراع، وكانت الحالة الاجتماعية لا تقلّ انحطاطًا عن الحالة السياسية... وكثر الصّراع بينهم في جو تسوده الدّسائس والمؤامرات والوشايات والرباء." أنظر دراسته:

الاغتراب عند أبي حيان التوحيدي: دراسة فلسفية من خلال الفكر الوجودي، مجلة فصول المصرية، المجلد 14، العدد 3، خريف 1995م، ص: 77-78.

56 محمد مراصي، المثقف والسلطان: أبو حيان التوحيدي والوزير ابن سعدان نموذجا، مجلة المسار، تونس، العدد 56، أبريل 2002م، ص:100.

57 الإمتاع والمؤانسة، ج1، ص:41.

58 نفسه، ج1، ص: 161.

59 نفسه، ج2، ص:22.

60 الإمتاع والمؤانسة، ص:23.

61 نفسه، ص:23.

62 نفسه، ص:103.

63 نفسه، ج1، ص:95.

64 عماد عبد اللطيف، عماد عبد اللطيف، من التلقي إلى الاستجابة: نحو حقل معرفي جديد في دراسات الأدب، مجلة البلاغة وتحليل الخطاب، المغرب، العدد 12، 2018م، ص:16.

بلاغة الرفض في الخطاب الشعري اليمني الحديث عند محمد محمود الزبيري في ضوء بلاغة الجمهور

# The Rhetoric of Rejection in the Modern Yemeni Poetic Discourse of Muhammad Mahmoud Al-Zubayri In light of the eloquence of the audience

مدرس مساعد/ ماجد قائد - جامعة أبين - اليمن M.M. Maged Qaid - Abyan University - Yemen aboskher1982@gmail.com

| تاريخ النشر: 2021/08/01 | تاريخ القبول: 2021/07/24 | تاريخ الإرسال: 2021/07/02 |
|-------------------------|--------------------------|---------------------------|
|-------------------------|--------------------------|---------------------------|

#### Abstract

This research dealt with the rhetoric of rejection in the poetry of Mahmoud Al-Zubayri as a rhetorical and informative technique. The poet used it in his texts to express himself and the collective conscience of the masses of the Yemeni people in the face of the authoritarian discourse and its resistance. The approach eloquently appealed to the audience as a modern theory capable of analyzing poetic texts and decoding them, by studying the public responses. The study concluded that the theory of public rhetoric was able to analyze the poet's rejectionist discourse and revealed its multiple formats which represented in exposing the mechanisms of authoritarian discourse in the tyranny of people. It also reveals the ability of public responses and their expressive methods in creating a rejectionist discourse that confronted the authoritarian discourse of authority and created a critical awareness of resistance

*Keywords:* Rhetoric of rejection, public eloquence, poetic discourse, Authoritarian discourse, rhetoric of resistance, Audience responses.

# مُلجَّضُ لِلْبُحِيْنِ

تناول هذا البحث بلاغة الرفض في شعر الشاعر محمود الزبيري كتقنية بلاغية وإبلاغية، أكثر الشاعر من توظيفها في نصوصه، للتعبير عن ذاته الثائرة، وعن الضمير الجمعي لجماهير الشعب اليمني، في مواجهة الخطاب التسلطي السلطوي، ومقاومته، وتوسلت المقاربة ببلاغة الجمهور كنظرية حديثة قادرة على تحليل النصوص الشعرية، وفك شفراتها، من خلال دراسة الاستجابات الجماهيرية، وقد توصلت الدراسة إلى أن نظرية بلاغة الجمهور تمكنت من تحليل الخطاب الرفضي عند الشاعر، وكشفت أنساقه المتعددة، المتمثلة في فضح آليات الخطاب السلطوي التسلطي في الاستبداد بالشعب، وقدرة الاستجابات الجماهيرية، وأساليها التعبيرية، في خلق خطاب رافض، واجه خطاب السلطة المتسلط، وخلق وعيا نقديا مقاوما.

#### الكلمات المفاتيح

بلاغة الرفض، بلاغة الجمهور، الخطاب الشعري، الخطاب السلطوي التسلطي، الخطاب المقاوم، استجابات الجمهور.

#### مقدمة

تمتلك بلاغة الجمهور الأسس والمفاهيم الإجرائية التي تساهم في تحليل الخطابات بشكل عام، ومنها الخطابات الشعرية، فإذا كانت بلاغة الجمهور أداة لدراسة استجابات الجماهير وتحليلها، وكيفية انتاج استجابات بلاغية، فإنها في الخطاب الشعري أداة قادرة على إنتاج استجابات بلاغية، توجه مساره، وتولد معانيه ودلالاته.

إن بلاغة الرفض هي الأداة التي يواجه بها الشاعر والجمهور الخطاب السلطوي التسلطي، وهي نظام من العلامات تكشف عن مقاومة الجمهور للواقع الذي خلقه الخطاب التسلطي، فقد تعددت أشكال الرفض وصوره ووسائله، وتنوعت أساليب الشعراء في التعبير عنه، وهي من التقنيات البلاغية التي وظفها الشعراء في الخطاب الشعري، يعبرون عن مواقف الجماهير، ومطالبهم، وبخلقون خطابا شعربا ثوربا مضادا بمضامينه الفكرية والسياسية والإنسانية.

لجأ الشاعر محمد محمود الزبيري إلى بلاغة الرفض، التي يتقن أدواتها البلاغية وعلاماتها الإبلاغية؛ ليعبر بالضمير الجمعي عن الرفض الجماهيري للخطاب السلطوي المتضمن كل وسائل القمع والظلم والقهر والاستغلال، فأصبح صوته ضمير الشعب اليمني، وصداه الذي يعكس واقعه، ويشعل حماسه، ويهز عواطفه، ويهيج ثورته، ويوجه استجاباته.

يعج خطاب الرفض عند الشاعر محمد محمود الزبيري بتقنيات بلاغية تتمثل في الاستجابات الجماهيرية ووسائلها التعبيرية التي خلقت خطابا مقاوما للخطاب السلطوي التسلطي، وعبرت عن رفضها له، وأعلنت تمردها عليه، فقد هيمنت بلاغة الرفض على مساحة كبيرة في شعر الشاعر محمد محمود الزبيري، وهو ما دفعنا لمقاربتها، انطلاقا من إشكالية مفادها، ما مدى قدرة بلاغة الجمهور في مقاربة بلاغة الرفض في الخطاب الشعري عند الشاعر محمد محمود الزبيري، وكشف الاستجابات الجماهيرية المعبرة عنها داخله، وتأويل علاماتها وكشف أنساقها، وتبيان دلالتها؟

وقد توسلنا ببلاغة الجمهور كنظرية حداثية، بغية الكشف عن خطاب الرفض في خطاب الشاعر، وتأويل الاستجابات الجماهيرية المرتدة داخله، وفك شفراته، وكشف تجلياته، وملامسة جمالياته.

اقتضى تقسيم الدراسة إلى مبحثين، وقف المبحث الأول على بلاغة الرفض في اللغة والاصطلاح وفاعليتها الجماهيرية في الخطاب الشعري، وتناول المبحث الثاني تجليات بلاغة الرفض في الخطاب الشعري عند الشاعر محمد محمود الزبيري، وختم البحث بخاتمة لخصت أهم نتائج البحث.

# المبحث الأول: بلاغة الرفض في اللغة والاصطلاح، وفاعليها في الخطاب الشعري

## الرفض في اللغة

تدل كلمة الرفض في المعاجم على معان كثيرة فقد ورد في لسان العرب "رفض: الرَّفْضُ: تركُكَ الشيءَ. تَقُولُ: رَفَضَني فَرَفَضْتُه، رَفَضْتُ الشيءَ أَرْفُضُه وأَرْفِضُه رَفْضاً ورَفَضاً: تركتُه وفَرَقْتُه...، وتَرَقَّضَ الشيءُ إِذا تَكَسَّرَ، ورَفَضْت الشَّيْءَ أَرْفُضُه وأَرْفِضُه رَفْضاً، فَهُوَ مرفوضٌ ورَفِيضٌ: كَسَرْتُهُ، ورَفَضُ الشَّيْءِ: مَا تَحَطَّمَ مِنْهُ وَتَفَرَقَ. والرَّفْضُ: أَن يَطْرُدَ الرَّجُلُ غَنَمَهُ وإبله إلى حَيْثُ يَهُوى، فإذا بَلَغَتْ لَها عَهَّا وَتَرَكَهَا. ورَفَضْتُها أَرْفِضُها وأَرْفُضُها رَفْضاً: تركُتُها تَبَدَّدُ فِي مَراعِها تَرْعى حَيْثُ شاءَتُ وَلَا يَثْنها عَنْ وَجْهِ تُربِدُهُ".

ورد الرفض في معجم العين "الرَّفْضُ: تَرْكُكَ الشيءَ"<sup>2</sup>، والمعنى نفسه في مقاييس اللغة "وَهُوَ التَّرْكُ، ثُمَّ يُشْتَقُّ مِنْهُ. يُقَالُ رَفَضْتُ الشَّيْءَ: تَرَكْتُهُ"<sup>3</sup>.

جاء في معجم اللغة العربية المعاصرة "رفَضَ الشَّيءَ: تركه، جانبه ولم يقبله، والرفض معاندة الإرادة لدافع معين أو قمع فعل على وشك التحقق إذا لم تقف الإرادة عقبة في سبيل ذلك"<sup>4</sup>.

تشير معاني الرفض في المعاجم السابقة إلى الترك المراد به غاية محددة، والبحث عن البديل، والتغيير، والرفض وعدم القبول، والعنف والغضب والتحدي، وكلها معان ترتبط بالجوانب النفسية والانفعالية والاجتماعية.

# الرفض في الاصطلاح

يعني الرفض في الاصطلاح ترك وضع من الأوضاع، ومفارقته، والبحث على وضع آخر أفضل منه يخالفه، فهو "مظهر انسحابي مشحون بقوة انفعالية" وهو "مقاومة الإرادة لدافع معين، أو رفضها التصديق بالأمر أو تأييده والانقياد له" ، ويرى فرويد أن الرفض "أسلوب دفاعي يتخذ شكل رفض اعتراف الشخص بواقعية إدراك ذو تأثير صدمية "، وهو في جوهره مواجهة، تتحدى الانقياد والاذعان، إنه "ثورة دينية وفكرية وفلسفية تنشد البديل" .

الرفض في لغة الشعر تعبير إنساني، يرفض الواقع المكتظ بالمعاناة وسلبية الحياة، الذي لا يطاق تحمله، ومواجهته، والثورة عليه، والبحث عن واقع آخر يُطمح له، فهو "حالة خلقية تسعى إلى السمو بالإنسان ورفعته وتهدف إلى خلق إنسان جديد ثائر بوجه الطغاة ورافض لسلبيات الحياة" وبعد صوت الشاعر الحقيقي مرآة عاكسة لمعاناة المجتمع وواقعه، وهو القلب النابض والروح المتقدة بالثورة والتغيير وصنع الحياة الكريمة، وهو الصوت الذي يكشف المضمر والمسكوت والمغيّب والمخفي، ويخلق خطابا متسقا، ويصنع الهوية الجمعية، وبعيد تشكيل الواقع.

# بلاغة الرفض وفعاليتها الجماهيرية في الخطاب الشعري

يحمل الرفض إشارات التغيير داخل الحياة الاجتماعية، فـ "ما من ثورة جذرية أو حضارة تأتي دون أن يتقدمها الرفض، ويمهد لها كالرعد الذي يسبق المطر. فالرفض، وحده، يتيح لنا، في المأزق الحضاري الذي نعيشه، أن نأمل بالطوفان الذي يغسل ويجرف، وبالشمس التي تشرق وراء خطواته"10. تكتنز تقنية الرفض طاقات تعبيرية وقدرات فنية تتفجر داخل الخطاب

الشعري إلى مجموعة من الدوال، كالغضب، والانفعال، والمقاومة، والمواجهة، والتحدي، والثورة،

والتضمية، والتغيير، وكلها دوال تتصل بثوران العواطف وهيجان الانفعالات، وترتبط بالظواهر المجتمعية، وهي أنساق تسعى بلاغة الجمهور لدراستها، وفك شفراتها، وفهم معانها.

إن الرفض تقنية بلاغية تساهم في عملية تشكل الخطاب الشعري الرفضي الثوري، وإنتاج المعنى وتسيير الدلالة، وتكشف الحالة الشعورية والشعرية للشاعر، ويعد الرفض "واحدا من سمات الخطاب الشعري الحي وقضية مهمة من القضايا التي تحكم عملية إنتاج الدلالة النصية، فهو العلامة التي يتبادلها الشعراء ممن يملكون القدرة على رؤية العالم رؤية فاحصة واعية بواقعها" 1.

تعد بلاغة الرفض من التقانات البلاغية في بلاغة الجمهور، تهدف إلى إرشاد المخاطب إلى التمرد على الواقع، وتغييره، والثورة على الأوضاع السياسية والاجتماعية والاقتصادية المتردية؛ لذا تساهم بلاغة الجمهور في توعية الجماهير بكيفية خلق خطاب مغاير، متحرر من الخطاب السلطوي المهيمن، ورفضه وعدم التصديق به، وإرشاد المخاطب بالمعرفة البلاغية التي تمكنه "من إدراك العلاقة بين اللغة والواقع، والعالم داخل اللغة والعالم خارجها" معنى آخر أن بلاغة الجمهور تكسب الجمهور آليات تمكنه من نقد خطاب الآخر، وتفحّص محتواه، وعدم التصديق به مالم يكن مطابقا للواقع، وعلى ضوء ذلك يبنى ردوده واستجاباته.

والشعر من أكثر الفنون الأدبية تصويرا للواقع، وتأثيرا على المجتمع، لأنه يعتمد اللغة، وهي أقوى الوسائط الفنية قدرةً على تصوير وتشخيص واقع الإنسان، والإخبار عنه، فبين الشعر والأنساق الاجتماعية علاقة تفاعل معرفي وجمالي، لذا، ف "إن علاقة الجمهور بالأدب ليست علاقة تلقي إذن، بل علاقة تعامل منتج" <sup>13</sup>؛ لهذا يحاول الشاعر نقل صور الواقع المرير، وإشراك جمهور مجتمعه في التعبير عنه، ونقله المعاناة للآخر، فجعل من نصوصه مرآة تعكس هموم أمته وأحوالها وقضاياها ومواقفها.

يعتبر الرفض أداة بلاغية فنية يستخدمها الشاعر لتعرية الواقع المرير، وفضحه، ورفضه، والتمرد عليه، ومقاومة الظلم، ومقارعة سلطته، باعتبار الشاعر ضمير أمته، ينشد آمالها وآلامها، ويشعل حماسها الثوري، فيتعاطف معه الجمهور، ويتردد صدى صوته في أوساط الشعب، ما يعني حصول استجابات جماعية مقاومة للخطاب السلطوي، ورافضة للواقع وهيمنته، فالنظر في طبيعة الاستجابات الجماهيرية وردود أفعال الجماهير "اللفظية وغير

اللفظية التي ينتجها في سياق محدد، استجابة لخطاب آخر"<sup>14</sup>، وهذه الاستجابات من أهم الموضوعات التي تدرسها بلاغة الجمهور، وتوليها عنايتها واهتمامها.

يجد الشاعر في استراتيجية الرفض فضاء بلاغيا وإبلاغيا، يعبر من خلاله عما يختلج في دواخله، ويجسد به عاطفته المشتعلة ضد مظاهر تمس المجتمع، وينقل صورة الظلم من الفردي إلى الجماعي، ومن عمق الذات إلى الآخر/ المجتمع، ويدعو إلى مقاومة كل أشكال الظلم، والاضطهاد، والتعسف، والارهاب، والعنصرية، والعنجهية، والطغيان، وظلم الطغاة، ومواجهة واقع الظلم والمعناة، والشك فيه ومساءلته، وعدم التسليم به، فبلاغة الرفض في الخطاب الشعري هي بلاغة استجابات جماهيرية، وهو ما تهدف إليه بلاغة الجمهور، حيث تتخذ "من طبيعة الاستجابات البلاغية الفعلية والمحتملة للمخاطب التي يتلقى خطابا بلاغيا عاما موضوعاً لدراسها" 15.

تمتلك بلاغة الرفض الشعري قدرات كبيرة في خلق خطابا شعريا ثائرا على خطاب الواقع، وهكذا، ف"كل خطاب في الهيمنة يقابله خطاب آخر في الرفض، وكل توجه شمولي كلي يدفع تلقائيا إلى ظهور هوامش كانت ساكنة فحركها المد الجارف لتقول إنها موجودة، وتبتكر لنفسها خطابا مصاحبا في الإفصاح والمعارضة".

إن الخطاب الشعري الرافض خطاب ناقد يفضح هيمنة الواقع المتردي، وهو فضاء يعرض الشاعر صورا من ممارسات الخطاب السلطوي، وصورا من الاستجابات الجماهيرية، ويخلق خطابا مقاوما، ويبني استجابات رافضة للخطاب السلطوي من خلال إثارة الجماهير، وإشعال حماسهم، وتشجيعهم على المواجهة.

المبحث الثاني: تجليات بلاغة الرفض في الخطاب الشعري عند الشاعر محمد محمود الزيري

يتميز الشعر بطابع الرفض نظرا لطبيعته "فلن يكن ولن يكون الشعر كذلك إلا لأنه ثوري، بأوسع معاني الكلمة، فكل عمل شعري يستحق هذا الوصف بجدارة، إنما ينطوي على رؤية للواقع، ترفض فيه عنصر السكون وتتمرد عليه" 1.

يتميز الشاعر برهافة الأحاسيس ورقة المشاعر، وينظر إلى الواقع بعين الجمال، لكنه ما يصطدم بواقع مليء بالقبح والقتامة، فيقف ليصف مشاعره وأحاسيسه في تجربة شعرية "ينفذ منها إلى دقائق الأمور، ليضفي عليها بعدا جديدا للمعرفة والإدراك بعد أن اتقد وجدانه،

فهمس إلى ظلال الواقع في حدود معرفته بعد تراجع أمانيه لاصطدامها برؤية حياتية تخاف رؤيته فينطلق معبرا عن الضيق والاغتراب الشعوري بتفاهة ما يرى؛ فيتولد الرفض"<sup>18</sup>.

يعد الخطاب الشعري عند الشاعر الزبيري خطابا ثوريا جماهيريا رافضا، جسد مواقف الشعب الرافضة للنظام الإمامي التسلطي الظالم، ف"الشعب قوة لا يستهان بها، وهو عند التحقيق معتمد على الأدب الأكبر ومصدر نشاطه الأغزر، ومهما يكن نفوذ ذوي السلطة فيه فإن الجمهور هو الذي يغذيه" <sup>19</sup>، وهو مرجع كل خطاب، وأصل كل سلطة.

أضعى خطاب الرفض ممارسة يومية في حياة الشعب اليمني إبان الحكم الإمامي المتسلط، فانعكس ذلك على مساحة كبيرة من الخطاب الشعري عند الشاعر محمد محمود الزبيري، فنظرا للظروف القاسية والواقع المر الذي عاشه، من القهر والظلم والإقصاء والنفي والغربة والحرمان، فقد ظل يبحث عن آلية تخلصه من المعاناة في الحياة، وتمكنه من التعبير عن الواقع المرير، فوجد من الرفض لسانا يتحدث بها، ودرعا يحتمي به، وسلاحا يواجه به الواقع المؤلم، ويثور عليه، وينكره، ويرفضه، ويسخر منه، ويحرض عليه.

عايش الشاعر الزبيري نظام الحكم الإمامي، وسمع خطاباته المرهبة للشعب؛ لإخضاعه وإذلاله، فتولدت لديه استجابات مناهضة للخطاب التسلطي، تمثلت بصوت الخطاب الشعري الثوري الرافض، ولم تكن استجابات ذاتية تعبر عن موقف الشاعر وحده، بل هي استجابات جماهيرية، تعكس موقف الشعب الرافض للنظام وتسلطه وظلمه، فالشعر يصنع أمجاد الشعوب، ويعلمها طرق الثورة، وأساليب مقاومة الظالمين ومواجهتهم، وقد جسد الزبيري هذه الرؤية في كثير من قصائده، ومنها قوله في قصيدة (لحظات الإشراق الفني):

وأشعر أن القوافي تدب ... كالنمال ماء دماغي دبيبا ومنها أصوغ حياة الشعوب وأذكي على قاتلها الحروبا<sup>20</sup>

يؤمن الزبيري بأن الشعر استجابة لثورة العقول وتعبير عن عزة النفوس، فهو صوت الشعب، وهتاف الجماهير، وأداة الثورة، ووسيلة التغيير، وعنوان المواجهة، ومشعل الحماس، يقول في قصيدة (صرخة إلى النائمين):

قـم يـا يـراع، إلـى الـبلاد فنادهـا إن كـان عنـدك للشـعوب كـلام فلطالمـا أشـعلت شـعرك حولهـا ومـن القـوافي شـعلة وضرام وما تمر الثورة بمراحل، والرفض أول بوادر العمل الثوري، ولأن الشاعر كان من كبار الثائرين، فقد تفجر خطابه بالرفض للواقع السياسي المفروض، وخطابه السلطوي المتسلط، وأعلن تمرده عليه، ومقاومته، يقول في قصيدة (كفر وإيمان):

الصامدة وقدسية الغضبة الحاقدة تالخطوب وأحلامه الحية الصاعدة للمندت بية الخالدة الشاهدة حمام تراقبني من على شاهدة وهادنهم ساعة واحدة واحدة

كف رت بعزمة ي الصامدة وأنات قلمي تحت الخطوب وعمر شباب ننذرت به وبالشهداء وأرواحها إذا أنا أيدت حكم الطغاة

يعبر الشاعر عن مشاعره الملتهبة بالحماس الثوري الرافض للحكم التسلطي الظالم، يتضح ذلك في الأنساق، (بعزمتي الصاعدة، الغضبة الحاقدة، أنات قلبي، أحلامه الصاعدة، عمر شباب، الشهداء وأرواحهم)، ويقسم بهذه القيم والمبادئ، ليؤكد رفضه المطلق لحكم الطاغي، ومهادنته، والحق في استمرارية الثورة، وتحقيق أهداف الشعب، فخطاب الرفض عند الشاعر هو انعكاس لخطاب جماهير الشعب يؤكده استحضار صوت الشعب في قوله (شعبي، أهدافه الخالدة، الشهداء وأرواحهم).

يواصل الشاعر خطابه الرافض للظلم وأهله، ويعلن وقوفه مع صف جماهير الشعب، يقول:

ودنياهم الفظة الغاشمة المريروآلام المرياد وآلام الحاطمة وأوقط عزته النائمة فأشعلها بالرؤى الحالمة الرهياب وأهواله الجاثمة

تمرد قلمي على الظالمين وعشر مع الشعب في خطبه وعشر مع الشعب في خطبه أثير كوامن أعماق وأغرو دياجير أغرواره وأطرد أشراع كابوس

تجسد الرفض في الأبيات السابقة في مجموعة الأفعال التي تحمل دلالة التمرد والرفض والثورة، (تمرد، أثير، وأوقظ، وأغزو، فأشعلها، وأطرد)، وتتمثل بلاغة الرفض الجماهيري في استحضار الشاعر واقع الشعب المرير، ومعاناته وخطوبه وآلامه، واستنهاض هممه، (خطبه، المرير، آلامه، الحاطمة، كوامن، عزته، أغواره، كابوسه)، ويهدف من هذه الأنساق إلى خلق استجابات تفجر طاقات الجماهير المتخفية، وتوقظ عزائمهم، وتشعل حماسهم، وتدفعهم لمقاومة خطاب السلطة الذي أضعى شبحا وكابوسا يهيمن عليهم.

يتوقد شعر الزبيري بخطاب الرفض لنظام الطغاة، ويكفر بزمن حكمهم الباغي وينكره، مهما حاولوا تجميله، وبعبر عن أنفته وعزته، يقول:

كف رت بعهد الطغاة البغاة وأكبرت نفسي من أن أكون أنا أكون أنا ابن شعبي أنا حقده أتحن و لطاغيا جبة

ومــا زخرفــوه ومـا زينــوه عبــد لطاغيــة توجــوه الرهيـب أنـا شـعره أنـا فوهـه فمـن هـو؟ مـن أصـله؟ مـن أبـو؟<sup>24</sup>

تتجلى بلاغة الرفض في الأبيات السابقة في مجموعة من الأنساق، وهي، تكرار أوصاف الحاكم السيئة، (الطغاة، البغاة، طاغية، التي تكررت مرتين)، الدالة على كراهيته وبغضه والنقمة عليه، وتواتر الأفعال التي حملت معاني الرفض والإباء والشموخ، (كفرت، أكبرت، أتحنو)، وتكرار أساليب الاستفهام الدالة على المقاومة والاستعلاء، وتحقير الحاكم وإهانته (فمن هو؟ من أصله؟ من أبو؟)، وتكمن بلاغة الرفض الجماهيرية باستحضار الشاعر خطاب الجمهور من خلال مفردة الشعب والضمير العائد عليه، وحضور الأنا الشاعرة المعبرة عن الضمير الجمعي بقوة، (أنا ابن شعبي، أنا حقده، أنا فوهه، أنا شعره)، فالشاعر هو صوت الشعب الناقم، وصوته المدوي، وشعره الصادح ضد النظام التسلطي الظالم.

يصور الشاعر خروج الجماهير الغاضبة ضد الحكم الإمامي الطاغي وسلطته الجائرة، يقول في قصيدة (بوادر ثورة):

الملايين العطاشيا المشرئبة بدأت تقتلع الطاغي وصحبه الملايين العطاشيا المشعب صحامن خطبه بينما الطغيان يستقبل خطبه 25

يتجسد الخطاب الجماهيري الرافض في البيتين السابقين في الأنساق الدالة على الغضب والثورة، (الملايين، العطاشا، المشرئبة، تقتلع، الشعب، صحا، خطبه)، التي عكست استجابة الجمهور وتوقه للتغيير، والخروج على سلطة النظام الظالم، ورفضه، ومقاومته ومحاولة اقتلاعه.

يبقى الرفض سلاح الجماهير وقوتهم التي يحطمون بها أغلال النظام التسلطي، رغم التضحيات والممارسات السلطوبة الجائرة، يقول في قصيدة (نكسة الثورة اليمنية):

وإذا الشعب بعدما حطم الأصفاد .. عنه لـم نلـق إلا حطامـه نحـن شئنا قيامـة لفخار فأراه الطغاة هول القيامـة <sup>26</sup>

وبتجلى الخطاب الثوري الجماهيري الرافض في الأنساق الدالة على المقاومة والمواجهة والثورة (الشعب حطم الأصفاد، نحن شئنا قيامة)، وبظل الرفض قوة الشعب المتدفقة، تجسده ثورات الشعب، المعبرة عن المقاومة والتحدى، يقول في قصيدة (شعب متربص):

ألمـــح الشــعب قابعــا يـــدرس الثـــورة .. كيمــــا يـــــأتى بـــــأخرى جديـــــدة<sup>27</sup>

يشير الشاعر في البيت السابق استمرارية خطاب الرفض، يتضح ذلك من خلال الأنساق (يدرس الثورة، يأتي بأخرى)، الدالة على استمرارية النضال، وديمومة الكفاح.

يعرض الشاعر صورا من ممارسات الخطاب التسلطي، ووسائله في إرهاب الجماهير، وإذلال الشعب، يقول في قصيدة (خطبة الموت):

إن نيرون دبر الحرق والقتل ليرمى خصومه في القضية ضحايا في حفلة وحشية وصحا الشعب فأصدر حكم الله فيه بثورة شعبية 28

أصدر الحكم ثم ألقى أعاديه

سعى الشاعر إلى تفكيك مجموعة من الوسائل التسلطية للنظام الظالم، التي استخدمها الخطاب السلطوي في ترهيب الشعب وإذلاله، (الحرق، القتل، صدور الحكم، ضحايا، وحشية)، وما يهدف منها، هو تمرير خطابه التسلطي الظالم، لكنها سرعان ما شكلت حوافز ومثيرات بلاغية، خلقت استجابات جماهيرية فورية، (صحا الشعب، أصدر حكم الله، ثورة شعبة)، تعبر عن الرفض والمقاومة والمواجهة، وبقترب الشاعر من الصورة السابقة، بقوله:

وتوعد ما شئت واقتل ودمر واستعن بالجحافل الأجنبية لن يوقّيك غضبة الشعب إلا الشعب إن سرت في الطربق السوبة وتعقلت واستجبت إلى الشعب وأسلمت في يديه القضية

خ ينقم عاللا قالش وبينالسيما

كشف الشاعر في الأبيات السابقة أداوت الخطاب التسلطي في الترهيب والوعيد والاستقواء، وممارسته الهيمنة بالقمع والقهر، (توعد، اقتل، دمر، واستعن بالجحافل الأجنبية)، وهدف الشاعر إلى تعربة النظام، وفضح أساليبه الجائرة، "فمقاومة الخطاب السلطوي لا تكون بالكشف عن العلاقة بين الخطاب واستجابة الجمهور فقط، بل كذلك من خلال إجهاض قدرته على التحكم في استجابات مستهلكيه، وتعربة الاستجابات المتواطئة معه" خلقت الممارسات السلطوية مجموعة من الاستجابات الجماهيرية، "فكل خطاب في الهيمنة يقابله خطاب آخر في الرفض" (الغذامي، 2005، 18)، وتمثلت هذه الاستجابات في الأنساق، (غضبة الشعب، إلا الشعب، الطريق السوية، تعقلت، استجبت إلى الشعب، أسلمت في يديه، القضية، ضربة، إرادة الشعب، بالسوط، تذل)، وتحمل في طياتها دلالات الرفض والثورة والمقاومة والتحدى والمواجهة.

أفرز خطاب النظام التسلطي المهيمن ردود واستجابات، دعت إلى مواجهته، والمطالبة بحقوق الشعب المغتصبة، يقول الشاعر:

أطلق الشعب من إسار ومكنه من الحكم في الخطوب العصية واعطه حقاته ورد إليه دون بطء حياته الملغية

يخاطب الشاعر الحاكم الظالم بالاستماع إلى صوت الشعب الذي يمثل استجابة الجماهير، (أطلق الشعب، مكنه من الحكم، اعطه حقه، رد إليه حياته الملغية)، وهذه الأنساق تؤكد دور بلاغة الجمهور في إجهاض الخطاب السلطوي التسلطي الظالم، وتعربته، وفضح ممارساته الظالم، وهي استجابات شعبية رافضة، وقفت في وجه الظالم، وطالبت بحقوقها المنهوبة.

يكشف الشاعر دور بلاغة الجمهور في توجيه الخطاب السلطوي، يقول في قصيدة (إلى الغاضيين علينا):

ويقول الطغاة يا ليتنا كنا ... سمعنا صوت الهدى وارعوينا يوم ينقض شعبنا كالبراكين ... يريكم من أمره ما رأينا وترون الجمهور جن فلا يعرف ... لينا ولا يخاطب هونا الماذاذ المادي واست الاداد الماذاذ والماداد الماداد الما

يتضح من خلال البيت الأول ضعف الخطاب السلطوي واستسلامه، (يقول الطغاة، يا ليتنا، كنا سمعنا، صوت الهدى، ارعوينا)، ويرجع السبب في تطويع الخطاب السلطوي وتوجيه إلى الاستجابات الجماهيرية (يوم ينقض، شعبنا، كالبراكين، يريكم، وترون، الجمهور، جنّ، لا يعرف لينا، ولا يخطب هونا)، وهي استجابات تحمل دلالات الرفض والمواجهة والثورة والمقاومة والصدام والتحدي.

يستحضر الشاعر الاستجابات الجماهيرية، المعبرة عن الرفض والثورة، يقول في قصيدة (من أحرار اليمن إلى أحرار العراق):

صيحة الشعب.. في بلاد الرشيد أشعلها نارا وثوري وزيدي ازحفى كالطوفان يا ثورة الشعب إلينا ودمدمي كالرعود<sup>33</sup>

تتمثل بلاغة الاستجابات الجماهيرية في الأبيات السابقة في حشد الأنساق المعبرة عن الرفض والثورة والمواجهة (صيحة الشعب، أشعلها نارا، ثوري، زيدي، ازحفي، كالطوفان، ثورة الشعب، دمدمي، كالرعود)، وتشكل هذه الاستجابات بلاغة الخطاب الجماهيري، ويواصل الشاعر عرض استجابات الجماهير، وردود أفعالهم الثورية، يقول:

ضربة من مشيئة الشعب بالسوط غضبة عبقرية ذها العالم كتبت للتاريخ درسا يعيه الصم ومن اليوم سوف يرتجف الطغيان ومن اليوم سوف ترتعد الذرة

... أزالت شواهقا من حديد من حديد من حسمها الرهيب الشديد ... والبكم من طغاة العهود ... من أنّاة الحيود ... في كيف كيل عات مريد 34

تتجلى الاستجابات الجماهيرية في الأبيات السابقة في مجموعة من الأنساق المعبرة عن الثورة والمواجهة والتحدي والتصدي والقوة والغضب والعنفوان، (ضربة، مشيئة الشعب، بالسوط، أزالت شواهقا، غضبة، عبقرية، حسمها، الرهيب، الشديد، كتبت، درسا، يعيه)، يتضح من خلال النص السابق أن الجمهور لم يعد مستهلكا لخطاب السلطة، بل أصبح يمارس دوره في إنتاج استجابات، و"يشكل قوة مضادة، يستهلك وبنفس القدر ينتج معاني، ومواقف، وأراء، وتوجهات، ويسعى لنشرها وفرضها، من موقع الندية، والحوار المكافئ" لقد تمكنت استجابات الجمهور من تغيير خطاب الظالم، وتوجهه، (يرتجف الطغيان، ترتعد الذرة)، فأصبح خطابا خاضعا ذليلا.

يجد الشاعر في الرفض مدلولا للتعبير عن انفعالاته ومشاعره تجاه القضية الفلسطينية، يقول في قصيدة (في سبيل فلسطين):

مراجــل فـي أثيــر الشــعر تضــطرم وضــجة فـي صــماغ الــدهر صــاخبة نزعتهــا مــن شـــؤون ملؤهــا عبــر وللفــــؤاد أحاســـيس إذا نبضـــت

وصيحة في سماء الحق تحتدم لها بكل بلاد مسمع وفم وفلم وصغتها مسن ضمير ملوة ألم عاشت بها الظلم 36

تتفجر الأبيات السابقة بمواقف الشاعر المدافعة عن القضية الفلسطينية، وتتجلى في الأنساق، (تضطرم، نزعتها، صغتها، أثير الشعر، صيحة، الحق، تحتدم، ضجة، صاخبة،

مسمع، فم، ضمير، أحاسيس، نبضت، جاشت، انجابت)، وهي استجابات رافضة تحمل دلالات البوح والانفعال، والصياح والهتاف، والغضب والثورة، والثورة والنضال، وتعبر عن جماهير الأمة في مواجه ومقاومة خطاب الاحتلال الصهيوني الغاصب.

يوظف الشاعر خطاب الرفض، لتأليب الجماهير، وتهييج مشاعرهم، ويعرض صور الرفض والتمرد الجماهيري، يقول في قصيدة (الخروج من اليمن ... السجن الكبير):

خرجنا من السجن شم الأنوف كما تخرج الأسد من غابها نمر على شفرات السيوف ونأتي المنية من بابها ونابيات المنياة وإرهابها المعالية وإرهابها المعالية وإرهابها المعالية وارهابها المعالية والمعالية والمعال

لم يكن الخطاب الجماهيري الرافض في الأبيات السابقة سوى استجابات ثورية خلقها الخطاب السلطوي التسلطي، فانبثقت من رحم المعاناة، وهي استجابات جماهيرية رافضة جاءت بضمير الجمع، (خرجنا، نمر، نأتي، ونأبى، ونحتقر)، وتحمل دلالات التمرد والمقاومة والمواجهة والإباء والتحدى، وبواصل عرض صور الرفض والمواجهة، يقول:

ألــم تخــش مــن أمــة أصـبحت إليـــك تكشـــر أنيابهـــا وتـــزأر غضــبى زئيــر الأســود وأنـــت الملـــوم بإغضــابها ســتلقي مغبــة مــا قــد صـنعت وتجنــي المخالـــب مـــن غابهـــا<sup>38</sup>

يوجه الشاعر خطابه للظالم، يسائله، ويعرض عليه صورا من الاستجابات الجماهيرية المناهضة الدالة على الغضب والحقد والمواجهة، (تخش من أمة، أصبحت، تكشر أنيابها، تزأر غضبى، زئير الأسود)، ويشير الشاعر إلى أن هذه الردود أنتجها خطاب السلطة الظالم، يتضح ذلك في قوله (أنت الملوم بإغضابها، ستلقى مغبة ما قد صنعت، وتجني المخالب)، فقد أضحت الاستجابات الجماهيرية تمتلك قدرات بلاغية متحكمة في خلق الخطابات، وتوجيه المواقف.

يحث الشاعر جماهير الشعب على النضال والكفاح، والتحرك في مواجهة الظالم، حتى يشعر بظلمه، ويوبخهم على التكاسل والصمت والاستسلام، يقول:

يا قوم هبوا للكفاح وناضلوا إن المنام عن النمام حرام فتكلموا كيما يصدق أنكم بشر، ويشعر أنه ظلام وتحركوا كى لايظن بأنكم موتى، ويحسب أنكم أصنام 39 يخاطب الشاعر الشعب (يا قوم)، ويدفعهم للمقاومة، ويوجههم بأفعال الأمر (هبوا، تكلموا، تحركوا) التي تدل على الحركة والفاعلية والهتاف، ويوبخهم ويعيرهم (المنام، حرام، بشر، موتى، أصنام) لغرض إثارة حماسهم، ويؤكد على قيمة الاستجابات الثورية في ردع ممارسات النظام، (يصدق، يشعر، لا يظن، ويحسب)، ويهدف الشاعر إلى خلق وعي جماهيري ضد الخطاب التسلطي وممارساته الجائرة.

يتجسد الفعل الثوري، والزخم الجماهيري، في قصيدة (صيحة البعث)، التي جسدت مواقف الثوار ونضالاتهم، وعرضت صور الثورة وانتصاراتها، يقول:

سبجل مكانك في التاريخ يا قلم هنا القلوب الأبيات التي اتحدت هنا الصوارم في الأغماد ثائرة هنا البراكين هبت من مضاجعها شعب تفلت من أغلال قاهره نبا عن السبجن ثم أرتد يهدمه أن القيود التي كانت على قدمي إن الأنين السذي كنا نسردده والحق يبدأ في آهات مكتئب

فها هنا تبعث الأجيال والأمهم هنا الحنان هنا القربى هنا الرحم هنا الضياغم في الغابات تصطدم تطخي وتكتسح الطاغي وتلتهم حراً فاجفل عنه الظلم والظلم كي لا تكبل فيه بعده قدم صارت سهاماً من السجان تنتقم سراً غدا صيحة تصغي لها الأمم وينتهمي بزئير ملوة اللينقم

حشد الشاعر في الأبيات السابقة مجموعة من الأساليب والوسائل التعبيرية والعلامات اللغوية، وشحنها بطاقات إيحائية، لتقوية الخطاب الجماهيري المقاوم، ومن صور الانفعالات الثورية الجماهيرية، تكرار اسم الإشارة (هنا) الذي يشير إلى قوة الفعل الثوري وإلى ساحات النضال، وتوالي الأنساق الدالة على الإباء والقوة والمواجهة والمقاومة والحرب والتحدي والتمرد والهتاف، (تبعث، الأجيال، الأمم، الأبيات، اتحدت، الصوارم، ثائرة، الضياغم، تصطدم، البراكين، هبت، تطغى، تكتسح، تلتهم، شعب، نبا، ارتد، يهدمه، سهاما، تنتقم، صيحة، تصغي، زئير)، وهذه الأنساق تحفل بدلالات الحماس الثوري، وتعكس عنفوان الثورة وقوة المواجهة، وتفصح عن الاستجابات الجماهيرية المعبرة عن النضال والمقاومة.

يستحضر الشاعر خطاب الجمهور الرافض، ويعكس استجاباته البلاغية والإبلاغية، وقدراته في توجيه خطاب السلطة في قصيدة (رثاء شعب)، يقول:

الشعب أسرع بطشا يوما صحوته يغفو لكي تخدع الطغيان غفوته علت بروحي هموم الشعب وارتفعت وخولتني الملايسين التسي قتلست عندي لشرطغاة الأرض محكمة يحني لنا الصنم المعبود هامته أقصى أمانيه مني أن أجنبه وشرهول يلاقيه، ويسمعه أذيقه المسور مسن شعر أسعره

من قاتليه، وأدهى من دواهيه وكي يجن جنونا من مخازيه يجا إلى فوق ما قد كنت أبغيه حق القصاص على الجلاد أمضيه شعري بها شر قاض في تقاضيه إذا رفعت لنه صوتي أنادين حكمي، وأدفنه في قبر ماضيه صوت الملايين في شعري تناجيه أشد من موت عزريل قوافيه

تكتظ الأبيات السابق بالاستجابات الجماهيرية التي تعبر عن إرادة الشعب، فلم يعد الشعب ذلك المنصت لخطاب الطاغية، المذعن لسلطته، بل أصبح صاحب خطاب تحرري ثوري، ومن الاستجابات التي وظفها الجمهور في مقاومة النظام البطش بالظالم، وخديعته، وإذلاله، (أسرع بطشا، أدهى، تخدع)، ويشير الشاعر إلى صوته المعبر عن مواقف الشعب، وتطلعاته وأماله وآلامه، (علت بروحي هموم الشعب، وارتفعت، خولتني الملايين، أمضيه، عندي، محكمة، شعري، تقاضيه)، ويعبر عن قدرات الجمهور في توجيه الخطاب التسلطي، (يحني لنا، هامته، رفعت، صوت، أناديه، أقصى أمانيه، أجنبه حكمي، أدفنه، ماضيه، شر هول يلاقيه، يسمعه، صوت الملايين، تناجيه، أذيقه الموت، أسجره، أشد من موت، قوافيه)، وتدل هذه الأنساق على قدرة الاستجابات الجماهيرية في توجيه الخطاب السلطوي وصناعته، وخلق خطاب مغاير للطاغية، يتسم بالاستسلام والذل.

ومن مواطن استحضار الشاعر لردود الجمهور، وقدراته البلاغية في توجيه مسار الخطاب السلطوي، قوله:

وشعور الجمهور أقوى من العقل ومن حكمه ومن حكمائسه والجمهور أقوى من العقل والمائه المائه الفكاك من سجنائه المائه ال

يعرض الشاعر صورا للمواجهة والثورة، وكيف استطاع الشعب تحويل مسار الخطاب من المخاطب إلى المخاطب، يتضح ذلك في البيت الثاني (السجون تهوي، السجان يبغي الفكاك من سحانه).

يعبر الشاعر عن قيمة الهتاف كأحد الاستجابات البلاغية، وقدرته في خلق خطاب جديد، يقول في قصيدة (كفاح):

وينبعث الصوت عبر السماء يصب البلاء على الظالم المن يثير البراكين من تحميم وسوقظ كل سعير دفين <sup>43</sup> يكشف الشاعر من خلال البيتين السابقين قدرة الصوت الشعري في خلق استجابات قوية ضد الظالم (ينبعث الصوت، يصب البلاء، يثير البراكين، يوقظ، سعير دفين)، وهذه الأنساق تدل على الثورة والمواجهة، وتكشف مكانة الشعر وقدرته في إثارة الشعب، وإشعال حماسه وغضبه ضد الظالم.

#### خاتمة

تمتلك بلاغة الجمهور القدرة على مقاربات الخطابات الشعرية، وخصوصا الثورية منها، من خلال تعرية الخطاب التسلطي، وكشف حركة استجابات الجمهور اللغوية وغير اللغوية داخل النص، فقد تبين من خلال المقاربة أن بلاغة الرفض في شعر الزبيري نحت منحا سياسيا ثوريا، تمثلت في معارضة النظام الظالم، ودحض التهاون معه، والاستسلام له، ودعت لمواجهته، ورفض كل أشكال التسلط والظلم.

تمكنت بلاغة الجمهور من مقاربة الخطاب الشعري الرفضي عند الشاعر محمد محمود الزبيري، وتبيان صدى الجماهير داخله، وعرض استجاباتهم المعبرة عن الرفض والمقاومة والمواجهة للخطاب السلطوي التسلطي، باعتبار النصوص الشعرية فضاءات قادرة على ترجمة مواقف الشعب، والتعبير عن واقعه وأوضاعه وآماله وآلامه، ونقل أصوات جمهوره ومواقفهم، وإثارة حماسهم، وإشعال ثورتهم.

حضر خطاب الجمهور من خلال المفردات الدالة عليه (الشعب، الأمة، الجمهور، الملايين، قوم)، أو من خلال الضمائر العائدة عليه، أو من خلال الأنا الشاعرة التي تعبر عن الضمير الجمعي.

كشفت بلاغة الجمهور الممارسات السلطوية الظالمة في الأبيات الشعرية من خلال تجليات بلاغة الرفض، التي عملت على تعرية ممارسات الخطاب السلطوي، وفضح ألاعيبه لجمهور الشعب، وخلق وعي نقدي استطاع مواجهة الخطاب التسلطي، وتغيير مسار خطابه، وإذلاله، واستسلامه.

إن تقنية الرفض أداة بلاغية واجه بها الشاعر والجمهور الخطاب السلطوي التسلطي، وهي العلامة التي كشفت عن مقاومة الجمهور للواقع المرير الذي خلقه الخطاب التسلطي، فقد تعددت أشكال الرفض وصوره ووسائله، وتنوعت أساليب الشاعر في التعبير عنه، وتجلت في مجموعة من الاستجابات الدالة على الرفض والثورة والمواجهة والمقاومة والتمرد والهتاف والغضب والتصدي والتحدي.

لازالت بلاغة الجمهور بحاجة إلى مقاربات تطبيقية، تساهم في إرساء نظريتها، وتطبيق مفاهيمها الإجرائية، وخصوصا ما يتعلق بالخطابات الإبداعية، وبالأخص الخطاب الشعري.

#### الهوامش

1- محمد بن مكرم بن منظور، لسان العرب، دار صادر، بيروت، لبنان، ط3، 1994، ص156.

 $<sup>^{2}</sup>$  - الخليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب العين، تح: مهدي المخزومي، وإبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال،  $^{2}$  بيروت، لبنان.، د. ط، د. ت، ص29.

<sup>3-</sup> أحمد بن فارس، مقاييس اللغة، تح: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، بيروت، لبنان، د. ط، 1979، ص.422.

<sup>4-</sup> أحمد مختار عمر، معجم اللغة العربية المعاصرة، عالم الكتب، الأردن، ط1، 2008، ص951.

<sup>5-</sup> انتصار يونس، السلوك الإنساني، دار المعارف، مصر د. ط، 1993، ص394.

 $<sup>^{6}</sup>$  - جميل صليبا، المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، لبنان، د. ط،1982، ص $^{6}$ 10.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- جان لا، و.ج.ب. بونتاليش بلانش، معجم مصطلحات التحليل النفسي، تر: مصطفى حجازي، مجد المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط3، 1997، ص262.

<sup>8-</sup> سعيدي محمد، الرفض في الشعر العربي المعاصر، الأثر مجلة الآداب واللغات، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة، الجزائر، ع7، 2008، ص130.

<sup>9-</sup> عباس يد اللهي فارساني، نعيم عموري، بلقيس إبراهيم، ملامح الرفض في شعر فاروق جويدة، مجلة آداب الكوفة، العراق، مج 1، ع42، 2020، 115.

<sup>10 -</sup> أدونيس، زمن الشعر، دار الفكر، بيروت، لبنان ط5، 1986، ص161.

<sup>11 -</sup> عبد الغفار عبد الجبار عمر، الرفض في مجموعة (مكابدات شجر) للشاعرة بشرى البستاني، مجلة التربية والعلم، العراق، ع2، مج15، 2008، ص169.

<sup>12 -</sup> عماد عبد اللطيف، بلاغة المخاطب: البلاغة العربية من إنتاج الخطاب السلطوي إلى مقاومته، منشورات جامعة القاهرة، مصر، د، ط، 2005، ص26.

<sup>13 -</sup> يمنى العيد، ممارسات في النقد الأدبى، دار الفارابي، بيروت، لبنان، د. ط، 1975، ص74.

- 14 عماد عبد اللطيف، منهجيات دراسة الجمهور دراسة مقارنة، ضمن كتاب بلاغة الجمهور: مفاهيم وتطبيقات، دار شهربار، العراق. ط1، 2017، ص143.
- 15 عماد عبد اللطيف، بلاغة المخاطب: البلاغة العربية من إنتاج الخطاب السلطوي إلى مقاومته، مرجع سابق، ص18.
- 16 عبد الله الغذامي، الثقافة التلفزبونية، سقوط النخبة وبروز الشعبي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2005، ص18.
  - 17 عز الدين اسماعيل، الشعر في إطار العصر الثوري، دار الحداثة، بيروت، لبنان، ط1، 1985، ص86.
  - 18 عبد اللطيف يوسف عيسى، الرفض في شعريحيى الغزال، مجلة جامعة تكريت للعلوم، العراق، مج20، 30ء، 201، 2010، ص90.
- 19- أنيس الخوري المقدسي، الاتجاهات الأدبية في العالم العربي، منشورات جامعة بيروت الأمريكية، بيروت، لبنان، ط1، 1953، ص6.
- 20 محمد محمود الزبيري، الأعمال الشعرية الكاملة، إصدارات وزارة الثقافة والسياحة، صنعاء، الجمهورية اليمنية، ط1، 2004، ص171.
  - 21 المصدر نفسه، ص255.
  - <sup>22</sup> المصدر نفسه، ص66.
  - 23 المصدر نفسه، ص67.
  - 24 المصدر نفسه، ص68.
  - 25 المصدر نفسه، ص75.
  - 26 المصدر نفسه، ص79.
  - 27 المصدر نفسه، ص81.
  - 28 المصدر نفسه، ص93.
  - <sup>29</sup> المصدر نفسه، ص106.
- 30 عماد عبد اللطيف، تحليل الخطاب بين بلاغة الجمهور وسيميائية الأيقونات الاجتماعية، مجلة فصول، الهيئة العامة للكتاب، مصر، \$84/8، 2013، ص513.
  - 31 المصدر نفسه، ص102.
  - <sup>32</sup> المصدر نفسه، ص115.
  - 33 المصدر نفسه، ص144.
  - <sup>34</sup> المصدر نفسه، ص155.
- 35 إدريس جبري، في علاقة البلاغة العامة بالبلاغات الخاصة: بلاغة الجمهور عند عماد عبد اللطيف نموذجا، ضمن كتاب بلاغة الجمهور: مفاهيم وتطبيقات، دار شهريار، العراق، ط1، 2017، ص60.
  - <sup>36</sup> المصدر نفسه، ص187.
  - <sup>37</sup> المصدر نفسه، ص220.
  - 38 المصدر نفسه، ص224.
  - <sup>39</sup> المصدر نفسه، ص232.

 $^{40}$  - المصدر نفسه، ص298.

41 - المصدر نفسه، ص308، 309.

42 - المصدر نفسه، ص400.

<sup>43</sup> - المصدر نفسه، ص506.

#### قائمة المصادر والمراجع

القرآن الكريم.

أحمد بن فارس، مقاييس اللغة، تح: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، بيروت، لبنان، د. ط، 1979.

أحمد مختار عمر، معجم اللغة العربية المعاصرة، عالم الكتب، الأردن، ط1، 2008.

إدريس جبري، في علاقة البلاغة العامة بالبلاغات الخاصة: بلاغة الجمهور عند عماد عبد اللطيف نموذجا، ضمن كتاب بلاغة الجمهور: مفاهيم وتطبيقات، دار شهربار، العراق، ط1، 2017.

أدونيس، زمن الشعر، دار الفكر، بيروت، لبنان ط5، 1986.

انتصار يونس، السلوك الإنساني، دار المعارف، مصر د. ط، 1993.

أنيس الخوري المقدسي، الاتجاهات الأدبية في العالم العربي، منشورات جامعة بيروت الأمريكية، بيروت، لبنان، ط1، 1953.

جان لا، و.ج.ب. بونتاليش بلانش، معجم مصطلحات التحليل النفسي، تر: مصطفى حجازي، مجد المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط3، 1997.

جميل صليبا، المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، لبنان، د. ط،1982.

الخليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب العين، تح: مهدي المخزومي، وإبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، بيروت، لبنان.، د. ط، د. ت.

سعيدي محمد، الرفض في الشعر العربي المعاصر، الأثر مجلة الآداب واللغات، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة، الجزائر، ع7، 2008.

عباس يد اللبي فارساني، نعيم عموري، بلقيس إبراهيم، ملامح الرفض في شعر فاروق جويدة، مجلة آداب الكوفة، العراق، مج 1، ع42، 2020.

عبد الغفار عبد الجبار عمر، الرفض في مجموعة (مكابدات شجر) للشاعرة بشرى البستاني، مجلة التربية والعلم، العراق، ع2، مج15، 2008.

عبد اللطيف يوسف عيسى، الرفض في شعر يحيى الغزال، مجلة جامعة تكريت للعلوم، العراق، مج20، ع12، 2013.

عبد الله الغذامي، الثقافة التلفزيونية، سقوط النخبة وبروز الشعبي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 2005.

عز الدين اسماعيل، الشعر في إطار العصر الثوري، دار الحداثة، بيروت، لبنان، ط1، 1985.

عماد عبد اللطيف، بلاغة المخاطب: البلاغة العربية من إنتاج الخطاب السلطوي إلى مقاومته، منشورات جامعة القاهرة، مصر، د، ط، 2005.

عماد عبد اللطيف، منهجيات دراسة الجمهور دراسة مقارنة، ضمن كتاب بلاغة الجمهور: مفاهيم وتطبيقات، دار شهربار، العراق. ط1، 2017.

محمد بن مكرم بن منظور، لسان العرب، دار صادر، بيروت، لبنان، ط3، 1994.

محمد محمود الزبيري، الأعمال الشعرية الكاملة، إصدارات وزارة الثقافة والسياحة، صنعاء، الجمهورية اليمنية، ط1، 2004.

يمنى العيد، ممارسات في النقد الأدبي، دار الفارابي، بيروت، لبنان، د. ط، 1975.

# بلاغة الجمهور المفهوم والإجراء ''Rhetoric'' of Audience the Concept and the Procedure

# المدرس المساعد / الحسّاني علي حسين وزارة التربية، مديرية تربية محافظة البصرة، (العراق) alhssani1981@gmail.com

| تاريخ النشر:2021/08/01 | تاريخ القبول: 2021/07/28 | تاريخ الإرسال: 2021/07/ 05 |
|------------------------|--------------------------|----------------------------|
|------------------------|--------------------------|----------------------------|

#### Abstract

The addressee represents an active party in the process of communicating with the speaker, as the speaker formulates his speech in the light of the addressee's ability to be accepted and willing to listen, in order to achieve his basic goal of this communication process. And if rhetoric is concerned with the addressee in its cognitive orientation, then it is concerned with analyzing and studying daily discourses, so that the rhetorical lesson moves with it from its concern with "the rhetoric of the speaker" to "rhetoric" of Audience. This cognitive approach, which is concerned with studying the rhetorical responses that the audience produces while receiving an authoritarian discourse, enables it to dismantle this discourse and reproduce it with the pre-cognitive tools it possesses about the power and effectiveness of the discourse.

*key words:* "Rhetoric" of Audience , Rhetoric and reception , authoritarian discourse , power resistance , Humor and irony.



يمثل المخاطب طرفاً فاعلاً في عملية التواصل مع المتكلم، فالمتكلم يصوغ خطابه في ضوء قابلية المخاطب على التقبل والرغبة في الاستماع، بغية تحقيق هدفه الأساس من عملية التواصل هذه. وإذا ما عنيت البلاغة بالمخاطب في توجهها المعرفي فإنّها بذلك تعنى بتحليل الخطابات اليوميّة ودراستها، لينتقل معها الدرس البلاغيّ من عنايته بـ"بلاغة المتكلم" إلى "بلاغة الجمهور". هذا التوجه المعرفيّ الذي يُعنى بدراسة الاستجابات البلاغيّة التي تصدر عن الجمهور

في أثناء تلقيه لخطابٍ سلطويّ، فتمكنه من تفكيك هذا الخطاب وإعادة إنتاجه بما يمتلك من أدواتٍ معرفيّةٍ مسبقةٍ عن سطوة الخطاب وفاعليته.

الكلمات المفتاحية: بلاغة الجمهور ، البلاغة والتلقي ، الخطاب السلطويّ ، مقاومة السلطة ، الفكاهة والسخرية.

#### مقدمة

غنيت البلاغة العربيّة منذ نشأتها بالمتكلِم، واهتمت ببلاغة قوله وفصاحته. حتى انتهى الخطيب القزوينيّ (739هـ) إلى تعريفها قائلاً: "وأما بلاغة الكلام فهي مطابقته لمقتضى الحال مع فصاحته" فهي وإن عُنيت بدراسة المخاطَب وأحواله فإنّما هي تعضد بذلك المتكلم في قوله وبيانه. إنّها "بلاغة المتكلم" الذي يتخذ من فن القول سلطة لإقناع المخاطَب والتأثير فيه، من ذلك قول إبن الأثير (637هـ): أنّ "مدار البلاغة كلّها على استدراج الخصم إلى الإذعان والتسليم، لأنّه لا انتفاع بإيراد الأفكار المليحة الرائقة ولا المعاني اللطيفة الدقيقة من دون أن تكون مستجلبة لبلوغ غرض المُخاطَب بها" حيث يفرض الخطاب البليغ سلطته على المتلقي وإن لم يكن مقتنعاً به.

يمثل المخاطب طرفاً فاعلاً في عملية التواصل مع المتكلم، فالمتكلم يصوغ خطابه في ضوء قابلية المخاطب على التقبل والرغبة في الاستماع، بغية تحقيق هدفه الأساس من عملية التواصل هذه. وإذا ما عنيت البلاغة بالمخاطب في توجهها المعرفي فإنها بذلك تعنى بتحليل الخطابات اليومية ودراستها، لينتقل معها الدرس البلاغي من عنايته بـ"بلاغة المتكلم" إلى "بلاغة المجمهور". هذا التوجه المعرفي الذي يُعنى بدراسة الاستجابات البلاغية التي تصدر عن الجمهور في أثناء تلقيه لخطاب سلطوي، فتمكنه من تفكيك هذا الخطاب وإعادة إنتاجه بما يمتلك من أدوات معرفية مسبقة عن سطوة الخطاب وفاعليته.

وهذا التوجه البلاغيّ . بلاغة الجمهور . الذي يُعنى بدراسة خطابات الحياة اليوميّة، يعيدنا إلى زمن تلك الدعوات التي انطلق بها دعاة التجديد والنهضة. التي ظهرت في النصف الأول من القرن الماضي، فقد أرادوا للبلاغة أن تواكب النهضة الفكريّة والمجتمعيّة، كما دعا إليها: خليل إدّه اليسوعيّ، وسلامة موسى، وأمين الخوليّ، ومصطفى ناصف. واليوم من أبرز من أراد للبلاغة أن تنهض بقضايا المجتمع هو البلاغيّ المعاصر د. عماد عبداللطيف، صاحب أطروحة "بلاغة الجمهور". والذي أفاد الباحثون كثيراً من أبحاثه وتنظيراته في هذا المجال. ولا سيما بحثه التأسيسيّ (بلاغة المخاطب: البلاغة العربية من إنتاج الخطاب السلطويّ إلى

مقاومته). وكتابه (لماذا يصفق المصربون؟. بلاغة التلاعب بالجماهير في السياسة والفن) بوصفه جانباً من الجوانب التطبيقيّة لأطروحة (بلاغة الجمهور) وهي تكشف مواطن استدراج الجمهور نحو تأييد الخطاب السياسيّ عبر فعل التصفيق.

# مفهوم البلاغة

لا يمكن لنا تجاوز الطروحات والمفاهيم التي وقفت عند "البلاغة" مصطلحاً أو اتجاهاً نقدياً، بما تحمل هذه المفاهيم من بُعدٍ تواصليّ وبيانيّ ودلاليّ، ومن ثم البُعد القدسيّ الذي يمثل منطقة الوقوف والتأمّل عند صياغة مفهوم "بلاغة الجمهور". فالحدّ الأول من هذا المفهوم يتشكل من مفردة "البلاغة" والحدّ الثاني هو "الجمهور" والبلاغة بحسب ما ورد في المعاجم اللغويّة لفظ مأخوذ من الفعل "بلغ" الذي يدلّ على الوصول إلى الشيء ألى وقد تركت الفكرة أثراً في أذهان الباحثين، إذ يقول أحمد مطلوب: "البلاغة الانتهاء والوصول" ألى ويقول علي الجندي في معنى البلاغة: "انتهاء الشيء إلى غايته المطلوبة" وهذا ما التفت إليه الشاهد البوشيخي، ثم عاد فميّز بين أربعة معان للبلاغة أن

- 1. الانتهاء إلى الغاية في التبيين والإفهام بأفضل أسلوب.
  - 2. جودة الكلام وحسنه.
  - 3. الكلام البليغ نفسه.
  - 4. صناعة الكلام البليغ.

وقد يذهب ذهن الباحث "مذهباً يؤوّل فيه المعاني المعجميّة، ويلحم المعنى بالمعنى، حتى يتوصل إلى القول أنَّ كلمة البلاغة، من جهة اللغة والمعجم، تدور حول فكرة الوصول والانتهاء، وأغلب الظن أنّ حرص الباحثين على أن يقرنوا فكرة البلاغة بمعنى الوصول مردّه إلى موقفٍ مسبقٍ يسكن عقل الباحث يريد من خلاله أن يجعل البلاغة حركةً تنتهي إلى غاية ربّما هي المتلقي الذي يتجه إليه الكلام البليغ ويُحدث فيه أثراً".

وكلّ هذه المعاني تعزّز قدرة البلاغة على منح المتكلم هذه الصفة. ولذا يرى أحد الباحثين أنّ ابن منظور لم يقرن البلاغة بدلالة الوصول والانتهاء بل هو تكريس قدرة المتكلم وبلاغته ليجد نفسه أمام ثلاثة معان لها<sup>8</sup>:

- 1. البلاغة تعبير عن النفس.
  - 2. البلاغة تأثير في المتلقي.
    - 3. البلاغة جمال القول.

ونجد علاقة البلاغة بالتواصل وفرز مناطق الإفهام عند المتلقي، فقد بيّن الجاحظ (255هـ) قدرة المتكلم على إيصال الهدف النبيل، ناقلاً تعريف العتّابيّ للبلاغة "كلّ من أفهمك حاجته من غير إعادة ولا حُبسة ولا استعانة فهو بليغ..." و.

فهناك مقومات للبلاغة والتواصل تؤدى وظيفة الإفهام:

- 1- امتلاكه قدرة وضوح التعبير.
  - 2- خلو كلامه من الحبسة.
- 3- الابتعاد عن عمليات الاستعانة، مثل الاستبدال اللفظيّ أو الحرفيّ، كما هي عند واصل بن عطاء وغيره.

فإذا كان المدار في البيان بمعناه العام على الفهم والإفهام فإنّ البلاغة وهي جزء من البيان بمعناه العام المدار فها على الفهم بأسلوب عربي صحيح، وهي تبحث في الأسلوب بعد أن يكون قد بحث بواسطة علم النحو من ناحية الصحة والفساد 10.

إنّ "بيان" الجاحظ هو بلاغة الخطابة القائمة على المقام ومراعاة أحوال المخاطبين، وهو اعتبار وجه الجاحظ إلى التنظير لمقومات الخطاب الإقناعيّ انطلاقاً من مفهوم "المقام الخطابيّ"... ومن الوقائع التي تؤكد ذلك أنّ الجاحظ يستعمل "البلاغة" و"الخطابة" بمرونة تقترب من الترادف كما يظهر مما نقله عن سهل بن هارون: "... إذا كان الخليفة بليغاً والسيّد خطيباً"<sup>11</sup>، يضاف إلى ذلك ما أظهره الجاحظ من عنايةٍ فائقةٍ بإثبات النصوص الخطابية وتعقب أخبار الخطباء، وهو ما ينهض دليلاً على أنّ الجاحظ متوجه في هذا الكتاب . أيّ البيان والتبيين . إلى وضع الأسس العامة لنظرية الخطاب الإقناعيّ 12.

لقد "كان الجاحظ يقدم وسيلةً للحوار في عصره بين الفرقاء في المجال الفكريّ والسياسيّ، الحوار من خلال الرصيد الخطابيّ العربيّ من جهة، وأحوال المخاطَبين من جهة أخرى، المهم: كيف يكون الخطاب ناجعاً فاعلاً".

وقد اهتم الجاحظ بقضية الإفهام، إفهام السامع وإقناعه وقمع المجادلة وإفحامه... ولما كان الجاحظ رجل بيانٍ، هذا المعنى الذي يتجه فيه الاهتمام إلى السامع "والقارئ"، فلقد سلك بيداغوجيّة بيانيّة في مؤلفاته وبكيفية خاصة في كتابيه الأساسيين "الحيوان" و"البيان

والتبيين" بيداغوجيّة، تضع السامع وأحواله النفسية موضع الاعتبار الكامل. من ذلك أنّه يلجأ في كتابه إلى التنويع والاستطراد قصد الترويح عن السامع وشدّهُ إليه، حتى لو أدى به ذلك إلى "الخروج عن الموضوع"<sup>14</sup>.

هذه العناية بـ"البيان" نابعة من عنايته بوظيفة الخطاب ونجاعته، حيث المدار على الغايات والمقاصد التي يرسمها المتكلم لخطابه... "المتكلم" عنده ناهض بوظيفة "بيانيّة" و"تبيينيّة" بطريق كشف قناع المعنى وتوضيحه للسامع، من أجل أن يتحقق "البيان"، "= الإفهام"، الجاحظ بالسامع وظيفة، "التبيين" "=الفهم" الذي يقتضيه التأمل في المعنى من أجل تفهمه، وهو جهد يجعل السامع شريكاً للمتكلم في الفضل، إذ من دونه لا تتحقق "المقاصد" التي يهفو إليها المتكلم، ولذلك أولى الجاحظ عناية خاصة للمستمع/المخاطب الذي أصبح محدداً في العملية البيانيّة أن "لأنّ مدار الأمر على البيان والتبيين، وعلى الإفهام والتفهم، وكلّما كان اللسان أبين كان أحمد، كما أنّه كلّما كان القلب أشد استبانة كان أحمد، والمفهم لك والمتفهم عنك شربكان في الفضل"<sup>16</sup>.

لم يكن "البيان" عند الجاحظ بيداغوجيّة في الكتابة بل هو أيضاً، وبالدرجة الأولى، فن في القول له شروطه ومتطلباته... وقد سار مع كتابه "البيان والتبيين" حسب تصميم منطقيّ "مضمر" عرض من خلاله العملية البيانيّة بمختلف مراحلها، منطلقاً من شروط "الإرسال" الجيد إلى متطلبات الحصول على "الاستجابة" المرجوّة... فالبيان . منظور إليه من زاوية وظيفته "الكلامية" . هو قبل كلّ شيء سلطة المتكلم التي لا تقل تأثيراً عن سلطة الحاكم على المحكوم 1.

يقول ابن وهب الكاتب (335هـ) في كتابه "البرهان في وجوه البيان": إنّ الناس قد ذكروا البلاغة ووصفوها بأوصاف لم تشتمل على حدّها، وذكر الجاحظ كثيراً مما وصفت به، وكلّ وصف يقصر عن الإطاحة بحدّها.

وحدّ البلاغة عنده: "القول المحيط بالمعنى المقصود، مع اختيار الكلام، وحسن النظام، وفصاحة اللسان"18.

ويقول أبو هلال العسكريّ (395هـ) في تعريفها وبيان حدّها: البلاغة كلّ ما تبلغ به المعنى قلب السامع فتمكنه في نفسه لتمكنه في نفسك مع صورة مقبولة ومعرض حسن "وإنّما"

جعلنا حسنه المعرض وقبول الصورة شرطاً في البلاغة لأنّ الكلام إذا كانت عبارته رثة ومعرضة خلقاً لم يسم بليغاً وإن كان مفهوم المعنى، مكشوف المغزى" 19.

ووجه الشاهد في هذا المقتبس أنّه يشترط في القول البليغ الحسن والجمال، ويُعَدّ هذا الشرط ماهوياً، بمعنى أنّ ماهية البلاغة ليست تتحقق ما لم يستوف هذا الشرط، فإذا عَريَ الكلام عن الحسن لم يكن بليغاً مهما يكن وافياً بالمعنى يؤدي لمن يتلقى القول البليغ ويستهدفه به فيفهم عنه المعنى ولا يتردد فيه 20 ويجعل هذا التعريف من التأثير في المخاطب حدّاً مميّزاً للبلاغة 21.

فضلاً عن تأكيده على أهمية فكرة المطابقة التي تطابق في هذا المقتبس بين صورة المعنى مستقراً في نفس المتكلم وصورة المعنى المنتقل إلى المخاطب، فيستقر في نفسه استقراره في نفس المتكلم، ويطابق المعنى عند المتكلم المعنى المُستلم عند المخاطَب، فإنّ ذلك كلّه يظل في عبارة العسكريّ، مقيداً بشرط حُسن القبول. لا يكفي تطابق المعنى، وتحقق الإفهام، لكي يكون الكلام بليغاً، من هنا تغدوا البلاغة ضرباً من الحُسن والجمال<sup>22</sup>.

وهو غير غائب عن الشرح اللغوي لمادة "بلغ" وحضوره في هذا الشرح يجعل وجود فكرة البلاغة بوصفها جمالاً وجوداً طبيعياً كامناً في كلمة البلاغة نفسها، وهنا تغدوا فكرة الوصول والانتهاء، التي جعلوها عمة المادة اللغوية، ليست ذات أهمية، فمعنى الجمال الأدبيّ أو اللغويّ لا يقتضها، ولا ينبع منها ضرورة.

لقد توسع أبو هلال في كشف معنى البلاغة من وجوهها المختلفة عند حديثه في مواضيع كثيرة من "الصناعتين" وليس عند حديثه عن البلاغة فحسب، وقد ذكر أبو هلال من أقوال الحكماء والفصحاء أكثر مما فعل الجاحظ (255ه) قبله كلّ ذلك لأنّ البلاغة والنقد عند أبي هلال وجهان لموضوع واحد، ولم تكن البلاغة قد انفصلت عن النقد بعد، ولا نستشف من أقوال أبي هلال في تعريفاته للبلاغة من وجوهها المختلفة أو ذكره لأقوال الحكماء والكتاب ما يبين هذا الجفاف الذي نراه في "البلاغة" في عصورنا المتأخرة بعده 23.

عرّف السّكاكيّ (626هـ) البلاغة بقوله: "هي بلوغ المتكلم في تأدية المعاني حدّاً له اختصاص بتوفية خواص التراكيب حقها، وإيراد أنواع التشبيه والمجاز والكتابة على وجهها"<sup>24</sup>.

إنّ هذا التعريف هو تعريف لعلمي المعاني "خواص التراكيب" والبيان "أنواع التشبيه... إلخ" معاً فالبلاغة في نظر السّكاكيّ، هي المعاني والبيان 25.

ويشير السّكاكيّ (626هـ) في موضعٍ آخر من كتابه "مفتاح العلوم" إلى ثنائية المقام والمقال "المطابقة لمقتضى الحال"، أشهر فكرة في تعريف البلاغة تنسب إليه وإلى تلميذه من بعده الخطيب القزوينيّ (739هـ)، يقول في كتابه "مفتاح العلوم": "لا يخفى عليك أنّ مقامات الكلام متفاوتة، فمقام التشكريباين مقام الشكاية، ومقام التهنئة يباين مقام التعزية، ومقام المدح يباين مقام الذم،..."<sup>26</sup>، وهو بهذا يحدّد، عناصر بلاغة مقامية أساسها "مطابقة الكلام لمقتضى الحال"، وتوافقه مع سياقات تلفظه.

والملاحظ أنّه لم يقصر المقام على الموقف الخارجيّ، بل اعتبر العلاقات بين المكونات اللغوية مقاماً داخلياً ملزماً، فكما أنّ "لكلّ حدٍّ ينتهي إليه الكلام مقام"<sup>27</sup>، فإنّ "لكلّ كلمة مع صاحها مقام"<sup>28</sup>، فالحال يبنى الخطاب والخطاب يبنى بعضه بعضاً<sup>29</sup>.

أما الخطيب القزويني (739هـ) فقد قال في تعريفها: "وأما بلاغة الكلام فهي مطابقته لمقتضى الحال مع فصاحته" "مع فصاحته" تعني أنّ الفصاحة ليست البلاغة نفسها، ولكنها شرطٌ فها.

وكلمة "الحال" التي وردت في التعريف تحتمل معنيين "فقد يكون صاحب الحال هو البليغ، وقد يكون هو المخاطب بالكلام البليغ"، هذان المعنيان لهما أسانيد من أقوال البلغاء، من ذلك ما قاله ابن الإعرابيّ: قال معاوية بن أبي سفيان لصُحار بن عيّاش العبديّ: ما هذه البلاغة التي فيكم؟ قال: شيءٌ تجيش به صدورنا فتقذفه على ألسنتنا... وقال معاوية: ما تعدّون البلاغة فيكم ؟ قال: الإيجاز. قال له معاوية: وما الإيجاز ؟ قال صُحار: أن تجيب فلا تبطئ، وتقول فلا تخطئ

"والبلاغة هنا تفترض المخاطَب الذي يُجاب عن سؤاله أو قوله. وإذا كان الجانبان حاضرين في حوارٍ واحد بين بليغ وحاكم فإنه طبيعي أن يحضر في التعريف المعتمد للبلاغة، خصوصاً أنّ المادة اللغوية "بلغ" تتضمنها على نحو أو آخر".

ومن تفسير الشّراح للحال يُقصد بها المخاطَب، قول ابن قتيبة (276هـ) في كتابه أدب الكاتب، ونستحب له أن يُنزّل ألفاظه في كتبه فيجعلها على قَدرِ الكاتب والمكتوب إليه، وأن لا

يعطي خسيس الناس رفيع الكلام، ولا رفيع الناس خسيس الكلام"<sup>34</sup>، يُفهم من النّصّ أنّ الحال خاص، بمقام المخاطَب في ضوء تقسيم اجتماعيّ يميز بين العامة والخاصة، أو بين الحكام والمحكومين، ولعلّ كلمة مقام التي يذكرها البلاغيون في قولهم: لكلّ مقام مقال، قد تسللت إلى تفسير كلمة الحال من مدخل مراعاة مقامات الناس في أوضاعهم الاجتماعيّ، وعندما قال ابن قتيبة: "على قدر الكاتب والمكتوب إليه"، فإنّه جمع بين حال الكاتب وحال المكتوب إليه، أو المتلقي، وهما طرفان تلتبس بينهما كلمة الحال<sup>35</sup>.

ويضيف القزوينيّ (739ه) قائلاً: "ومقتضى الحال مختلف، فإنّ مقامات الكلام متفاوتة، فمقام التنكير يباين مقام التعريف، ومقام الإطلاق يباين مقام التقييد، ومقام التقديم يباين مقام التأخير، ومقام الذكر يباين مقام الحذف، ومقام القصر يباين مقام خلافه، ومقام الفصل يباين مقام الوصل، ومقام الإيجاز يباين مقام الإطناب والمساواة، وكذا خطاب الذكي يباين خطاب الغبي. وكذا لكل كلمة مع صاحبتها مقام "66.

فبدلاً من أن يحلّل هذه المقامات الاجتماعيّة والأحوال النفسيّة، فهو يحولها خصائص لغويّة، يستمدها كلّها من أبواب علم المعاني، أحد علوم البلاغة الثلاثة، وتكاد تكون الفقرة تعداداً لموضوعات علم المعاني، وبهذا تصبح الحال، أو المقام، نوعاً من وظائف التراكيب اللغوية لا من الأوضاع الاجتماعية الداعية إلى الحديث البليغ<sup>37</sup>.

وعرّف الشريف الجرجانيّ "816هـ" البلاغة في كتابة "التعريفات" قائلاً: "البلاغة" في المتكلم: ملكة يقتدر بها على تأليف كلام بليغ، فعُلِم أن كل بليغ، كلاماً كان أو متكلماً، فصيح، لأنّ الفصاحة مأخوذة في تعريف البلاغة، وليس كلُّ فصيح بليغاً.

وفي الكلام: مطابقة لمقتضى الحال.

والمراد بالحال: الأمر الداعي إلى التكلم على وجه مخصوص مع فصاحته، أي فصاحة الكلام. وقيل: البلاغة: "تُنبئ عن الوصول والانتهاء، يوصف بها الكلام والمتكلم فقط، دون الفرد"<sup>38</sup>.

# مفهوم السلطة

جاء في لسان العرب لابن منظور (711هـ) مادة "سلط": "السلاطة: القهر، وقد سلّطه الله فتسلّط عليهم، والاسم سُلّطة، الضم"<sup>39</sup>. في إشارة واضحة لدلالة السيطرة بتمثلاتها

المختلفة، "ورجُلٌ سليطٌ أي فصيحٌ حديدُ اللسان بين السلاطة والسلوطة"<sup>40</sup>، هنا ارتبطت السّلطة بفصاحة اللسان وقوة البرهان، مما يعني أن اللغة تُعد سلطةً للقول.

ومما اشتُق منها "السُّلطان"، و"السّلطان: الحجة والبرهان، ولا يجمع لأنّ مجراه مجرى المصدر... واشتقاق السّلطان من السّليط، قال: والسّليط ما يُضاء به، ومن هنا قيل للزيت: سليط، قال: وقوله عز وجل: "فَانفُذُوا لا تَنفُذُونَ إِلاَّ بِسُلْطَانٍ"، أي حيث كنتم شاهدتم حجة الله تعالى وسلطانً يدل على أنه واحدُ<sup>41</sup>.

وهذه دلالة للحجة والبرهان والاهتداء، جاء في المعجم الفلسفي للدكتور جميل صليبا أنَّ "السلطة في اللغة القدرة والقوة على الشيء، والسلطان الذي يكون للإنسان على غيره"<sup>42</sup> هو لم يخرج عن الإطار اللغوي لمفهوم السلطة، لكنه ربط السلطة بمعانٍ أخرى من أجل إغناء التعريف، ومن معاني السلطة لديه<sup>43</sup>:

- 1. السلطة النفسيّة، وهي ما نطلق عليه اسم السلطان الشخصيّ، أعني قدرة الإنسان على فرض إرادته على الآخرين، لقوة شخصيته، وثبات جنانه، وحسن إشادته، وسحر بيانه.
- 2. السلطة الشرعيّة، وهي السلطة المعترف بها في القانون لسلطة الحاكم، والوالد، والقائد، وهي مختلفة على حين أن صاحب القوة يوجي بالخوف والحذر، لذلك قيل أن سلطة الدولة في النظام الديمقراطي مستمدة من إرادة الشعب، لأن الغرض منها حفظ حقوق الناس، وصيانة مصالحهم لا تستخيرهم الإرادة مستبد ظالم.
- 3. وللوحي الذي أنزل الله على أنبيائه، ولسنن الرسل، قرارات المجاميع المقدسة، واجتهادات الأئمة، سلطة يمكن تسميتها بالسلطة الدينية.
- 4. وجمع السلطة سلطات، وهي الأجهزة الاجتماعية التي تمارس السلطة كالسلطة السياسية، والسلطات التربوية، والسلطات الدينية، والسلطات القضائية، وغيرها.

أما الإصطلاح فقد جاء في المعجم الفلسفيّ السوفياتيّ تعريفها على أنّها، "إحدى الوظائف الأساسية للتنظيم الاجتماعيّ للمجتمع، إنّها القوة الآمرة التي في حوزتها الإمكانية الفعلية لتسيير أنشطة الناس بتنسيق المصالح المتعارضة للأفراد أو الجماعات وبإلحاق تلك المصالح بإدارة واحدة عن طريق الإقناع أو القسر"<sup>44</sup>. قريب من هذا التعريف ما يذهب إليه ج. بيتي من أنّ السلطة هي القدرة على التأثير في الأشخاص ومجريات الأحداث باللجوء إلى مجموعة من الوسائل تتراوح بين الإقناع والإكراه 45.

هذه التعريفات تشير إلى حقيقتين على الأقل هما: "أ. السلطة أمر، ب. السلطة واقع المتماعي"<sup>46</sup>.

ويقول ناصف نصار في تعريفات أنّ "السلطة" بمعناها العام هي الحق في الأمر، فهي تستلزم آمراً ومأمور وأمراً، آمراً له الحقّ في إصدار أمر إلى المأمور، ومأمور عليه واجب الطاعة للآمر بتنفيذ الأمر الموجه إليه"، هذا التعريف يؤكد على خصيصة مهمة، هي ضرورة توفر طرفين في الخطاب لكل منهما دورة، فأحدهما آمر والآخر مأمور، ولا يتبلور الفعل اللغوي "الأمر" إلا في الخطاب وبالخطاب، مهما كانت علامة الخطاب المستعملة، وعليه فالطرفان هما: المُرسِل والمُرسَل إليه 4.

يُمثل المُرسِل/المُخاطِب، والمُرسَل إليه/المُخاطَب طرفي الخطاب في العملية التواصليّة، فبدون المُرسِل لا يكون هناك خطاب، لأنّه طرف الخطاب الأول الذي يتجه به إلى الطرف الثاني ليكمل العملية التخاطبيّة، بقصد إفهامه مقاصده أو التأثير فيه، وذلك بحضوره العينيّ أو الذهنيّ، انطلاقاً من علاقاته السابقة بالمُرسِل وموقفه منه ومن الموضوعات التي يتناولها الخطاب، كلّ ذلك يترك أثره، بوصفه هو الذي يمارس تفكيك الخطاب ويؤوله، لمعرفة مقاصد المُرسِل وأهداف الخطاب التي يرى أنّه يربد تحقيقها.

وما يجمع طرفي الخطاب في الإطار العام الذي يسهم في ترجيح أدوات بعينها واختيار آليات مناسبة لعملية الإفهام والفهم هو السياق. وذلك من خلال عدد من العناصر، فمن عناصر العلاقة بين المتخاطبين سواء كانت سلبيّة أم إيجابيّة... الزمان والمكان اللذين يتلفظ فهما المُرسِل بخطابه من عناصره الهامة، فما يصح لزمان قد لا يصلح لآخر، وما يناسب مكاناً قد لا يناسب مكاناً آخر، فمعرفة عناصر السياق تسهم في عملية التعبير عن المقاصد والاستدلال لإدراكها 48... هذه العناصر الثلاثة السابقة باجتماعها يكون: الخطاب.

وبالعودة إلى "مفهوم السلطة" في اللغة والاصطلاح من أنّها العلاقة مع الأقوى، والقادر على إصدار الأمر وقابلية تنفيذه، مما يعني وجود طرفين... وأنّ "السلطة عبارة عن علاقات تحدث في المجتمع، ولأنّ العلاقات قد تكون غير متكافئة، فإنّ المُرسِل يأخذها بعين الاعتبار في الربط بينها، وجوداً أو عدماً، وبين استعمال اللغة في الخطاب عند إنتاجه، مما يجعل الخطاب هو الإطار الذي تتجسد فيه "49.

وأحد الأدلة على سلطتها، وذلك من خلال انجاز بعض الأفعال اللغويّة التي تستغني فيها اللغة بنفسها عن العلامات السيميائيّة الأخرى، مثل سنّ القوانين وتفسيرها 50.

الخطاب السّلطويّ

يوصف الخطاب السلطويّ بأنّه "ذلك النسج اللغويّ المنطوق والمكتوب، المترابط والمنسجم المشحون بالسياسة فكراً وسلوكاً، تفاعلاً وممارسةً، فاعلين ومتفاعلين، في سياقٍ مخصوص (اجتماعيّ، لغويّ، زمانيّ، مكانيّ) ومعرفة وإشكالات، المكتمل في دلالته بذاته، ذو الغرض الاتصاليّ والخصوصيّة التداوليّة"<sup>51</sup>. ويعرّفه مازن الوعر قائلاً: "تركيب من الجمل، موجه عن قصد إلى المتلقي، بقصد التأثير فيه وإقناعه بمضمون الخطاب، عن طريق الشرح والتحليل والإثارة، ويتضمن هذا المضمون أفكاراً سياسيّةً، أو يكون موضوع هذا الخطاب سياسيّاً، ويهدف السياسيّ من خطابه إلى تغيير النفوس والعقول والأفكار والواقع، مما يجعله في حالة لها صفات وسمات وهيئة معينة"<sup>52</sup>.

وأول ما يتميز به الخطاب الآيديولوجيّ السلطويّ هو كونه خطابه نهائياً وشاملاً، ويكشف، بهذه الطريقة، عن طبيعته ذات المرجع الذاتيّ. إنّه مكان تردّد فيه المبادئ القائمة وتُمجّد، وتنطلق كلّ كلمة سياسيّة، ضمن أيّ خطاب، من حقها الوصول إلى السلطة والاحتفاظ بها، كما يعتمد نجاحها على معطيات وأحداث خارجية. سواء أكان الحدث تحركاً سياسيّاً أم عسكريّاً، وضعاً اقتصادياً أم اجتماعيّاً ،، ولا يعتمد على قيمتها الأخلاقيّة. إنّ هذه الحاجة إلى الاستبداد تفسّر التنحية الفوريّة التي تطال جميع الأمور والأشخاص الذين لا يدخلون في القالب الذي وضعته 53.

ويقتضي مقاومة الأثر البلاغيّ لبلاغة السلطة التعرّف على الامكانات التي تخولها اللغة الطبيعيّة لمنتجي الخطابات السلطويّة والتي تمكنهم من السيطرة على الفضاء البلاغيّ للشعوب، ودراسة مفعول الكنايات والاستعارات التي تختفي وراءها الأحلام والأوهام المفارقة للواقع المتسم بغير ما تبشر به الخطابات السلطويّة الشعوب. مما يستدعي وعياً بلاغيّاً وحاجةً لبلاغة الجمهور 54.

### اللغة والسلطة

تُعدُّ اللغة أحد أهم أركان اللعبة السياسيّة، فهي أداة إقناع وإخضاع، ومن خلالها يتم قلب الحقائق، وليّ أعناق الوقائع، وتبديل القناعات، وكسب التأييد، وجمع المناصرين،

وتحجيم المعارضين، والأحداث السياسيّة تعج بالكثير من الشواهد على ذلك<sup>55</sup>، ويقول رولان بارت: "اللغة سلطة تشريعية، اللسان قانونها، إنّنا لا نلحظ السّلطة التي ينطوي عليها اللسان، لأنّنا ننسى أنّ كلّ لسان تصنيف، وأنّ كلّ تصنيف ينطوي على نوع من القهر: Ordo تعني في ذات الوقت التوزيع والإرغام، هذا ما أوضحه ياكوبسون Jakobson أنّ كلّ لهجة تتعين، لا بما تخوّل قوله بل بما ترغم على قوله... إنّ اللغة، أما أن ينطق بها، حتى وإن ظلت مجرد همهمة، فهي تصبح في خدمة سلطة بعينها"<sup>55</sup>، وتكمن سلطتها، فيما لها من قواعد وأنظمة معينة، إذ تصبح هذه الأنظمة قيوداً، بإلزامها للمرسل في التقيد بأنظمتها العامة، من نظامٍ صوتيّ وصرفيّ، ومعجميّ، ودلاليّ، وتركيبيّ"<sup>75</sup>.

ويقول عماد عبداللطيف: "إنّ الوظائف التي تقوم بها اللغة لا يمكن حصرها. فهي أداة مهمة في الوصول إلى السّلطة والاحتفاظ بها أو مقاومتها. وهي تساهم في تأسيس شرعية نظامٍ ما أو جماعة سياسيّة ما وحجها عن نظام أو جماعة أخرى. كما تمثل الأداة الأهم في معظم الأنشطة السياسيّة مثل الدعاية السياسيّة والتفاوض السياسيّ والمناظرات السياسيّة والخطابات السياسيّة. وغالباً ما تكون تجليات التحالف السياسيّ أو الصراع السياسيّ لغويّة بالأساس. وعلى مدار تاريخ البشرية كانت اللغة هي الأداة الرئيسيّة للعمل السياسيّ، فبواسطة اللغة كان وما يزال . يُنجز معظم النشاط السياسيّ "58 فعلى الفرد أن يستجيب في النهاية للغة وقوانينها وسلطتها وسلطتها"59 .

## مفهوم الجمهور

أورد ابن منظور (711ه) في لسان العرب في مادة (جمهر) أن الليث قال: الجمهور الرمل المتراكم الواسع، وقال الاصمعيُّ: هي الرملة المشرفة على ما حولها مجتمعة، والجمهور من الرمل: ما تعقد وانقاد، وقيل: هو ما أشرف منه.

والجمهور: الأرض المشرفة على ما حولها، والجمهورة: حرّة لبني سعد بن بكر، ابن الإعرابي: ناقةٌ مجمهرة إذا كانت مداخلة الخلق كأنها جمهور الرمل، وجمهور كل شيء: معظمه، وقد جمهره.

وجمهور الناس: جلّهم، وجماهير القوم: أشرافهم. وفي حديث ابن الزبير قال لمعاوية: إنا لا ندع مروان يرمى جماهير قريش بمشاقِصِهِ، أيّ جماعاتها، واحدها جمهور.

وجمهرت القوم إذا جمعتهم، وجمهرتُ الشيء إذا جمعته، ومنه حديث النخعيّ: أنّه أهدي له بحُتجٌ، قال هو الجمهوريّ، وهو العصيدُ المطبوخُ الحلال، وقيل له الجمهوريّ لأنّ جمهور الناس يستعملونه أي أكثرهم. وعددٌ مُجمهرٌ: مُكثّرٌ، والجمهرةُ: المجتمع 60.

وجاء في القاموس المحيط للفيروز آبادي (817هـ) أنّ الجمهور، بالضم: الرملة المشرفة على ما حولها، ومن الناس: جلّهم، ومعظم كل شيء، وحرة بني سعد، والمرأة الكريمة 61.

تدلّ هذه المعاني اللغوية على الكثرة، خصوصاً إذا ارتبطت الكلمة بوصف الإنسان... فهي تدلّ على الرمل الكثير، ومعظم كلّ شيء، كما تدلّ على العدد الكبير من الناس، بحيث يمثل ذلك العدد أغلبهم وجلّهم.

وقد استخدم لفظ "الجمهور" كترجمة للمصطلحين الانكليزيين "Audience" و"Public" رغم ما بينهما من اختلاف، فاصطلاح "Public" يشير إلى المجموع العام للأفراد أو الشعب في مجتمع ما، بينما يشير مصطلح "Audience" إلى مجموع الأفراد الذين يقرأون أو يستمعون أو يشاهدون أياً من وسائل الإعلام أو وحداته، فالفرد من حيث هو يعتبر جزءاً من "Public" بينما يلزم كي يكون جزءاً من "Audience" أن يقوم بعمل ما، كأن يقرأ أو يشاهد أو يستمع 63.

ظهر مصطلح الجمهور Audience لأول مرة في اللغة الانجليزية في القرن الرابع عشر الميلادي، ويشير استخدامه الأصلي إلى الاستماع، تشتق جذور المصطلح المعجمية من سياقات التواصل وجهاً لوجه، والتفاعلات التي كانت تنتظم بشكل تراتبي hierarchically وفي الواقع فإنّ حيازة الجمهور كانت تعني حيازة مستمعين، وهو ما اعتبر مصدراً للسلطة، نمت الكلمة عبر الزمن لتمثل جماعة من المستمعين، بما فهم قُرّاء أو مشاهدين لمؤلفين محددين، أو متحدثين، أو أعمال منشورة 64.

يُعرّف عماد عبداللطيف الجمهور البليغ بأنّه "من يقوم بإنتاج استجابات بليغة 65، يُدرَس دور الجمهور ضمن الموضوعات التي تُعنى بها "بلاغة الجمهور" من حيث طرق وأساليب إنتاج استجابات بلاغية، مثل دور الجمهور في عملية الاتصال، وأثر نوع الخطاب "سياسي، دعائي، ...الخ" والسياق الذي ينشأ فيه "مجموع الظروف الاجتماعية والاقتصادية..." والوسائط المستخدمة في نقله، "التلفزيون، الإذاعة،...الخ" في استجابة الجمهور.

وأنواع الجمهور "نصيّ، فعليّ،...الخ، مثقف/ محدود المعرفة" والاستجابات التي يمكن أن ينتجها كل نوع، وقدرة كل منهم على مقاومة الخطاب السلطوي، والمهارات التي يحتاجها لتحقيق ذلك، وطبيعة استجابة الجمهور "لفظية، غير لفظية،... مباشرة / غير مباشرة...، خطابية /غير خطابية...الخ" وطرق تطويرها. وخصائص الاستجابة البليغة، والعلاقة بين الاستجابات الخطابية والسلطة 66.

قدّم عماد عبداللطيف رصداً لملامح التغير في العلاقة بين الجمهور والخطابات الجماهيرية بفضل تقنيات التواصل الافتراضيّ، فضلاً عن انتشار وسائل الاتصال الجماهيريّ منذ مطلع القرن العشرين، والذي نتج عنه تحولٌ كبيرٌ في درجة مشاركة الأشخاص العاديين في الشأن العام في معظم دول العالم، كان هذا التحول عاملاً حاسماً في بزوغ ما أصبح يُعرف بـ"عصر الجماهير الغفيرة" وهو . بحسبه . تعبير يحمل ضمنياً دلالة على أن ظاهرة الجماهير الغفيرة ملمح مميز للعصر الذي نعيشه، نظراً لأنّ قدرة وسائل الإعلام الجماهيريّة على مخاطبة أعداد لا حصر لها من البشر في الوقت نفسه . متجاوزة قيود المكان . كان لها تأثير بالغ الخطورة في معظم الأنشطة البشرية في القرن العشرين 67.

ثم يتحدث عماد عبداللطيف عن "عصر استجابات الجمهور" معتبراً أنّ التغير الجذريّ الحادث في قدرة الجمهور على الاستجابة الفعالة للخطابات التي يتلقاها، ومدى قدرة الاستجابات التي يقوم بها على النفاذ إلى ساحة الخطاب العام، فلم يعد الجمهور الغفير مجرد الاستقبلِ سلبيّ لوسائل الإعلام الجبارة، ولم يعد مستمع الإذاعة، أو قارئ الجريدة، أو مشاهد التلفزيون، أو متصفح الانترنت يتلقى ما يُلقى إلى سمعه أو يمر أمام عينيه فيُعمل فيه فكره، ويستخرج معناه فحسب، بل أصبح هذا المتلقي يستطيع نشر رأيه وموقفه مما قرأه أو سمعه أو شاهده، في شكل استجابات خطابية مباشرة آنية، أو تكون موازية له فتضيف إليه أو تستبدله، أو تكون على هامش فتقدم خطابها الخاص الذي قد لا يمت للخطاب الأصليّ بصلة... بفضل التكنولوجيا التفاعلية أصبح الجمهور العادي قادراً للمرة الأولى في تاريخ البشرية على ابتجابات للرسائل التي يتلقاها، لها نفس انتشار الرسائل الأصلية التي يستجيب لها، إنتاج استجابات للرسائل التي يتلقاها، لها نفس انتشار الرسائل الأصلية التي يستجيب لها، ودرجة لا تقل كثيراً عن قوتها الرمزية 60.

### خصائص استجابات الجمهور

قدّم عماد عبداللطيف خمس خصائص لاستجابات الجمهور في الفضاء الافتراضيّ، هذه الاستجابات الجديدة تتسم بعدة خصائص تميزها عن أشكال الاستجابات الأخرى التي كانت متاحة للجمهور فيما مضى هذه الخصائص هي 69:

- 1. الآنية: استجابات الجمهور في الوقت الراهن توزع وتستهلك تقريباً في نفس زمن توزيع الرسالة الأصلية واستهلاكها، وذلك لأن الوسائط التي تنشر هذه الاستجابات. مثل صفحات الانترنت. غير محدودة بقيود مشابهة لتلك التي تقيد الوسائط القديمة مثل الصحف الورقية أو البث الإذاعي.
- 2. ضعف الخضوع للرقابة وإعادة المعالجة: الاستجابات الراهنة تتمتع بمساحة أكبر من الحرية والنفاذ، بالطبع لا تزال هناك بعض محددات للاستجابة في بعض الفضاءات تخص كم الكلمات المكتوبة أو طبيعة الكلام المكتوب وأسلوبه، كما توجد أشكال من الاستبعاد المنظم لبعض الاستجابات، غير أن هذه الممارسات لا تقارن بالقيود القديمة على استجابات الجمهور.
- 3. ضخامة حجم الاستجابات وتعدد أنواعها: استجابات الجمهور في الوقت الراهن لا تواجه أي قيود في الحجم وكثيراً ما يتجاوز حجم بعض الاستجابات حجم الرسالة الأصلية، وعلى النحو ذاته تتعدد في الوقت الراهن أنواع استجابات الجمهور، فقد تأخذ شكل رسائل لغوية أو شكل تسجيلات مسموعة أو مرئية أو شكل رسائل بصرية مثل اللوحات أو الإشارات الحركية.
- 4. قابلية تجهيل المصدر وصعوبة التتبع: فقد أتاحت وسائل الاتصال الالكترونية إمكانيات لا حصر لها لتجهيل مصدر استجابات الجمهور، فالأسماء المستعارة أو الرموز واستخدام الحواسيب العامة أو الهواتف النقالة، كلها وسائل تتيح تجهيل مصدر الاستجابة، ومن ثم يمكن معرفة القليل للغاية عن هوية منتج الاستجابة سواء من ناحية العمر أو النوع أو الجنسية...الخ.
- 5. سهولة القابلية لحصر والقياس: كل شيء قابل للحصر والقياس على الفضاء الافتراضي، ولا تشذ عن ذلك استجابات الجمهور، فتعليقات الجمهور على الخطاب الأصلي، وإعادة إرساله، ووضعه أو حذفه من دائرة التفضيلات، وغيرها من الأفعال، يمكن قياسها وحصرها وتفسير العلاقة بينها وبين الخطاب الأصلي.

هذه الاستجابات الجديدة للجمهور مقارنة بأشكال الاستجابات الأخرى التي كانت متاحة فيما مضى، تكشف. بحسب عماد عبد اللطيف. عن الإمكانيات الهائلة لاستجابات الجمهور، والقوة العظيمة التي تنطوي عليها، ويجد بأن أفضل توظيف لهذه الإمكانيات على أفضل نحو ممكن في إعادة النظر في العلوم التي أسهمت في تشكيل خطابات السلطة القديمة، ويأتي على رأس هذه العلوم "علم البلاغة" من أجل أن تنجز أهدافاً جديدة ربما تكون أكثر نُبلاً وأخلاقية.

### جمهور الخطبة السياسية

يُقسِّم عماد عبداللطيف الجمهور من حيث طبيعة تلقيه للخطبة، وإمكانية الدمج بين استجابته وخطاب المتكلم، حيث ينقسم إلى $^{70}$ :

- 1. الجمهور المشارك: هو الذي يتلقى الخطبة السياسية بشكل مباشر دون وسيط إعلامي أيضاً، وسيط إعلامي، ويستطيع أن ينقل استجابته للخطيب بشكل مباشر دون وسيط إعلامي أيضاً، وهو يتكون من الأشخاص الحاضرين في نفس مكان الخطبة، ممن يستطيعون رؤية الخطيب وسماعه ويستطيع رؤيتهم وسماعهم بشكل مباشر، وهو جمهور مشارك لأن وجوده مكمل للحدث الخطابي، فهو يشارك في إنتاج الحدث، لأن الاستجابة التي يقوم هذا الجمهور بإنتاجها تعد جزءاً من خطاب المتكلم ذاته.
- 2. الجمهور غير المشارك: وهو الذي يتلقى الخطبة عبر وسيط قد يكون سمعياً كالإذاعة، أو مرئياً كشاشات العرض العملاقة أو الانترنيت أو التلفزيون، وهؤلاء لا يستطيعون في كثير من الحالات نقل استجاباتهم بشكل مباشر للخطيب، ومن ثم فإن هذه الاستجابات لا تدمج في خطاب المتكلم، هذا الجمهور غالباً ما يكون الأكثر عدداً وأهمية بالنسبة للمتكلم، وعلى الرغم من أن استجابته لا تصل إلى المتكلم بشكل مباشر، فإن هذه الاستجابة قد تكون الغاية النهائية للخطاب نفسه. لقد نما مفهوم الجمهور عبر الزمن من كونه عبارة عن مستمعين لكلام معين إلى كونه معبراً عن مصطلح مهم لعديد من الحقول المعرفية والتكنولوجيات لكلام معين إلى كونه معبراً عن مصطلح مهم لعديد من الحقول المعرفية والتكنولوجيات وإدارات الأعمال والممارسات، لقد أثار توسع مفهوم الجمهور. مقترناً بتنوع تجلياته. نقاشاً عبر الحقول المعرفية الفرعية، يحيل إلى الأسئلة المشتركة ويعزز التطورات النظرية المستقبلية، ويكشف كيف غدا الجمهور الآن. كما كان منذ قديم الأزل. حقلاً بالغ الأهمية للفكر والممارسة الللاغية ".

.3

### البلاغة والتلقي

يمثل لنا مفهوم (أفق الانتظار) العلاقة التفاعلية بين النّصّ والمتلقي، وهذا الأفق. كما يراه ياوس. يتكون من التجربة الأدبيّة التي يتوفر عليها المتلقي، ومن مجموع الأعمال السابقة التي يفترض في العمل الفني أن يكون ملماً بها، ثم من التعارض بين الأثر الأدبيّ، وبين الكلام اليوميّ، أيّ بين المتخيل والواقع، وبهاذ الإطار تكون الجدليّة بين المتلقي والنّصّ، فإذا وافق النصّ ما يتوقعه المتلقي أحدث ما أطلق عليه ياوس (إندماج الأفق) أما إذا لم يحدث التوافق بين النصّ والمتلقي، أدى إلى تغيير الأفق، فيقف القارئ على بناء أفقٍ جديدٍ، يعتمد عليه في تفهّم العمل الأدبيّ وسبر أغواره 72.

ومن أجل إعادة تشكيل أفق توقع الجمهور الأول . بحسب ياوس . بغية وصف تلقي العمل والأثر الذي يحدثه، كفيلة بتخليص التجربة الأدبيّة للقارئ من النزعة النفسانيّة التي تهدده، ويقصد بأفق الانتظار "نسق الإحالات، القابل للتحديد الموضوعيّ، الذي يُنتج، وبالنسبة لأيّ عمل اللحظة التاريخيّة التي ظهر فها"<sup>73</sup>. ويتحدّد لديه بثلاثة عوامل أساسية <sup>74</sup>:

- 1. تمرس الجمهور السابق بالجنس الأدبى الذي ينتمي إليه هذا العمل.
  - 2. أشكال وموضوعات أعمال ماضية تُفتَرض معرفتها في العمل.
- 3. التعارض بين اللغة الشعرية واللغة العملية، بين العالم الخيالي والعالم اليومي.

ويتضح من ذلك . بحسب ناظم عودة . أنّنا أمام حقيقتين هما: أنّ التطور الذي يجري على النوع الأدبيّ إنّما يتم من خلال "فهم" سابق للمقومات الأساسية للنوع في شكله وثيماته وأسلوبه ولغته، أيّ أنّ الأعمال المؤسسة إنّما تتطور في نوعها من خلال تراكم "الفهم" والقراءات المتعددة، حيث يكون النوع عرضة لتفسيرات شتى، بعضها من داخل الأدب نفسه والبعض الآخر من العلوم المجاورة، وتعمل تلك التفسيرات . وهي تحمل طابعاً شخصياً للفهم . على جعل النوع مستعداً لأن يتطور 75.

فتوافق الأفق مع النّصّ تفاعلاً مباشراً، عكس لنا الوقع المبدئيّ للأثر الفيّ، أما عدم توافقه، فيملي على القارئ بناء أفقٍ جديدٍ، حتى يتسنى له استيعاب الواقع الفنيّ، ويحاول تبريره معتمداً على إطاره المعرفيّ، وقدرته التأويليّة، وبذلك يتحقق له امتلاك النّصّ وفك شفراته 76.

عرّف أبو هلال العسكريّ البلاغة بأنّها: "كلّ ما تبلغ به قلب السامع، فتمكنه في نفسه، لتمكنه في نفسك في صورة مقبولة ومعرض حسن" ، ينم هذا التعريف عن تقص للبلاغة في مستوى النشأة والنص ("الصورة" و"المعرض") والمآل. ويؤكد المستوى الثاني على أهمية محور المتقبل في تحديد نجاعة الكلام البليغ وعملية التواصل الأدبيّ، وهي أهمية تشي بها وفرة العدود الموضوعة للبلاغة القائمة على معنى الإفهام كقول العسكريّ "وسميت البلاغة بلاغة لأنّها تنبي المعنى إلى قلب السامع فيفهمه "78، ويعسر أن تعتبر هذا التصور واقعاً على هامش المشاغل البلاغة الأساسية بما أنّ البلاغة بحث في القوانين والكليات التي تفسر جمالية الكلام "6.

وقال الخطيب القزوينيّ في تعريفها: "أما بلاغة الكلام فهي: مطابقته لمقتضى الحال مع فصاحته" من هذا التعريف يمكن إدراك الصلة الوطيدة بين التلقيّ والبلاغة، فرأس الأمر في البلاغة أن يكون المُرسِل قادراً على إبلاغ الرسالة، لتصل إلى أفهام المتلقين بسلاسة دون تعثر "81".

وكذلك قال ابن الأثير: "مدار البلاغة كلّها على استدراج الخصم إلى الإذعان والتسليم، لأنّه لا انتفاع بإيراد الأفكار المليحة الرائقة ولا المعاني اللطيفة الدقيقة دون أن تكون مستجلبة لبلوغ غرض المُخاطَب بها" في البلاغة تهدف إلى إيصال المعنى وافياً إلى الهدف، وهو المتلقي، وفي عبارة ابن الأثير نجد أنّ البلاغة تفعل فعلتها حتى لو كان المتلقي ضد النّص، إذ أنّ النّص البليغ يمارس على المتلقين سلطةً ترغمهم على الإذعان والتسليم، فينتفعون بما فيه من أفكار صاغها المؤلف لهم بقصدية، فقصدية المؤلف بارزة، وهي مثار جدل في النقد المعاصر بين قبولٍ ورفضٍ، بينما ظلت ذات قيمة في القراءات النقدية القديمة، ولعلّ عبارة "مطابقة الكلام لمقتضى الحال"، التي وردت في تعريف القزوينيّ وغيره من أدل العبارات على هذه الصلة ألحَّ عليها البلاغيون.

وبالعودة إلى مقولة ابن الاثير (637هـ) والوقوف على رؤية هذا البلاغيّ العربي لأطراف العملية الإبداعية الثلاثة: المبدع، والنّصّ، والقارئ، وأيّ هذه الأطراف أهم، وأيّها أكثر حضوراً وما دور كلّ طرف ؟ يمكن إدراك أنّ مدار البلاغة، العناية بإيصال المعنى للمتلقي الذي يبدو. من خلال تحليل النص السابق . ذا حضورٍ طاغ، فأوفى العبارات تدور حوله، وتعمل على مراعاة أفق توقعه، وتوفير أقصى ما يمكن توفيره لتقديم المعنى جاهزاً للفهم دون عناء ملء الفراغات أو سد الفجوات التي عرضتها النظربات الحديثة.

وكان النّصّ الأكثر نصيباً من العناية، كما كان المبدع حاضراً بوصفه المنتج، لذا جاءت العبارات حوله كلّها تبدأ بأفعال مضارعة، ينبغي، يعرف، يوازن، يقسم، ذلك لأنّه العنصر الفاعل في العملية الإبداعية في النقد القديم، بينما جاء النّص جاهزاً للتقبل، وما على المتلقي إلاّ استقباله دون بذل أدنى مجهود، وذلك يتنافى مع التفاعل بين القارئ والمقروء الذي أولته نظرية التلقي اهتماماً كبيراً 84.

وقد حرص التراث النقديّ العربيّ أيّما حرصٍ على حضور المتلقي [السامع، المُخاطَب، المقول له]، وقد جاء ذلك موازياً لحرصهم الشديد على توصيل الرسالة/القصيدة من دون تعقيد أو إبهام، ومنه قول أبي هلال العسكريّ "وينبغي أن يتجنب الكاتب جميع ما يكسب الكلام تعمية فيرتب ألفاظه ترتيباً صحيحاً ويتجنب السقيم منه"85، ويبدو أنّ اهتمام التراث بالمتلقى. كما ترى إيمان عيسى الناصر. يعود بالأساس إلى سببين رئيسين 86، هما:

- 1- ربط المتلقى بالنشاط العقليّ للسامع.
  - 2- مراعاة مقتضى حال المُخاطَب.

وتستشهد لذلك بما جاء في كتاب "العمدة" من قول أبي الطيب:

يلَذُّ بها سمعي ولو ضمنت شتمي

وأسمَعُ من ألفاظِهِ اللغة التي

[فاللذة، والشتم] دالان لا يلتقيان على معنى "الامتناع"، ولكن المتلقي ينشد المتعة الفنية التي تنسجها وتمنحها اللغة السامية حتى عندما يتعارض ذلك اجتماعياً مع فعل أخلاقي، وهنا تظهر روح ذلك المتلقي التي تستبطن اللذة الجمالة في أقصى ممكناتها من دون أن تتقيد بصفة محدودة 87.

## الهنافات وتفكيك سلطة الخطاب

يشكل الهُتاف في الاحتجاجات الجماهيرية وميادين التحرير إيقونة ذات دلالة فاعلة في تفكيك سلطة الخطاب، فهو فعل منجز عبر القول والكلمات تنتجه الجماهير المشاركة في انتاج الحدث. وهذه الاستجابة تكون مباشرة وآنية، أو تأتي رداً على حدثٍ سابق يقاوم الجمهور سطوته في الإقناع، كما أنّ صور الهُتاف تختلف تبعاً للسياق الذي ينتج فيه، فهناك هُتافات ينتجها الجمهور في التظاهرات سواء كان مؤيداً او رافضاً، ونوع آخر يُنتج ضمن السياق

الانتخابيّ وهو ردُّ فعل على حركة المرشح والتفاعل معه، وهتافات أخرى منتجة برعاية السلطة88.

وتُعدُّ الهُتافات من أبرز تجلّيّات خطاب الثورة وأهمِّها؛ إذ تقوم بوظائف بالغة الأهميّة . حسب عماد عبداللطيف . أهمها<sup>89</sup>:

صياغة مطالب الثورة في شكلٍ بلاغيِّ موجز.

ويصبح ترديدها بشكلٍ جماعيِّ علامة على حصولها على قبولٍ عامٍّ.

كما تخلق الهُتافات هُويّةً جماعيّة بين أفراد الثوار المتباينين في هُويّاتهم الفرديّة، وذلك من خلال توحُّدُهم حول هتافات مطلبية أو مبدئية واحدة.

كذلك تقوم الهُتافات بوظيفة نفسيّة هي التفريغ الإيجابيّ لشحنات الغضب والرفض من خلال الانخراط في الهُتاف المُتواصل؛ إذ يقوم الهُتاف . عادة . بتقليل مخاطر مشاعر القلق والتوتّر التي قد تصاحب أفعال الاحتجاج.

ويُعدُّ فعل الامر "ارحل" من ابرز الهتافات التي أنتجت في ثورة 25 يناير في مصر، وهو فعل له دلالات متعدّدة بحسب السياقات، لكنّه في هذه الثورة مثل هتافاً جماهيرياً موجّه الى النظام السياسي ومعنون بالرئيس، أيّ أنّ الفعل ضميره المفرد المخاطَب المستتر وجوباً (أنتَ) لكنّ "أنتّ كناية عن المؤسسة الحاكمة، وقد عبر الجمهور من خلال هذا الضمير عن تصميمه في تحقيق مطالبه، "الموجه للنظام السياسيّ ممثّلاً في شخص رئيسه"، والذي يعبر عن تصميم الجماهيريّ اشتركت معه مُتافات أخرى منها: "مش هنمشي ... هُوّ يمشي" الذي يحمل نبرة تحديد الجماهيريّ اشتركت معه مُتافات أخرى منها: "مش هنمشي ... هُوّ يمشي" الذي يحمل نبرة تحديد صارمة. فهو بلاغة مضادة انتجنها الجماهير التي تطلب رحيل النظام، مع التأكيد على البقاء (مش همنشي)، كما هناك هتافات متعلقة بالهتاف "ارحل" ومن أجل أن يؤكد الجمهور أمش عمنشي الشعب، ين أبناء الشعب، ردّد الجمهور هُتاف "مسلم ... مسيحي ... إيد واحدة" في الهنافات مثلت الاستجابة التي واجه بها الجمهور خطاب السلطة، إذ لم يتمكن أن يمارس سطوته في إقناعها، إنّما كانت هذه البلاغة الوليدة التي أعادت ما أنتجته البلاغة البائدة، التي هي بلاغة السلطة. إذ كم يتمكن أن يمارس علوته في إقناعها، وكشفت الهُتافات كذلك عن وعي الجمهور في تفويت الفرصة على السلطة التي كانت تسعى إلى وكشفت الهُتافات كذلك عن وعي الجمهور في تفويت الفرصة على السلطة التي كانت تسعى إلى

سحب الجمهور لمبادلتها بالعنف والمواجهة الدمويّة، فكان هُتاف الجمهور "سلميّة ... سلميّة" وهو هُتاف "يُنجز الحفاظ على سلميّة الثورة... ويحول دون الانسياق وراء هذه الدعوات"<sup>92</sup>، وليؤكد صدق الجمهور الثائر في مطالبه.

وكذلك تكشف الهُتافات عن وعي الجمهور للمواقف الداخلية بين جمهور الثورة، والتي كانت تستهدف العزف على وتر الطائفيّة والقوميّة، فكان من الهُتافات البارزة أيضاً، هُتاف "إيد واحدة" الذي كان يقوم بإنجاز وظائف ملموسة على أرض الميدان، تتمثّل في: "مقاومة محاولات بثّ الخلاف والوقيعة والتمزق بين الثوار من ناحية، ومقاومة محاولات الاستئثار بالميدان من ناحية أخرى" في لتنتقل معه "بلاغة الجمهور" من مقاومة خطاب السّلطة المتمثلة بالمؤسسة الحكوميّة، إلى مقاومة سلطة الجماعات التي تحاول مصادرة الجمهور وسحب البساط إليها لتكون على رأس هرم السّلطة.

وتأخذ الهُتافات بعداً حجاجياً في إطارها الفكاهيّ المطالب بالرحيل، كما في: "ارحل يعني إمشي، يللي مبتفهمشي"، "إرحل بقى إيدي وجعتني"، "إمشي بقى عايز استحمى"، وغيرها من الهُتافات. فقد لعبت هذه الهُتافات دوراً في إقناع الجمهور الأهم والتأثير فيه، "الجمهور المرجِّح الذي لعب دور الخصم الأوليّ ودفعه الفضول لزيارة الميدان ومحاولة فهم طبيعة ما يحدث، بدلاً من الاكتفاء بمتابعة الحدث عبر شاشة التلفاز. هذا الجمهور هو موضع الرهان بين خطابات الشرعيّة والخطابات المفندة لها، ومن هنا تنبع أهمية التركيز على الجانب العجاجيّ لهذا المحتوى الخطابيّ".

وهنا صار لـ"بلاغة الجمهور" إمكانية في تفنيد مزاعم السلطة فقد "ركّزت خطابات شرعيّة مبارك على اتصاف مبارك بالتأني والحذر والتريث، مدللة على ذلك بتجنيبه البلاد تبعات الاندفاع في المغامرات الخارجيّة وآثار القرارات غير المحسوبة، مؤثراً الحوار على الصراع. "وهي حجة تستمد قوتها الإقناعيّة من النفوذ الذي يمتلكه مصدرها" في المقابل، يضع المحتجون تأخر مبارك في الرحيل في سياق مغاير، واصفين مبارك . ضمنياً . بالبلادة والتأخر في ردّ الفعل والعناد غير المحمود، فضلاً عن التمسك بالسلطة، لا الترفع عنها "96 وأصبح الجمهور من خلال هذه الاستجابات قادراً على محاورة السلطة والخوض معها في جدال بعد أن كان مذعنناً لسلطة خطابها، وبإمكانه إقناع الجمهور الآخر من خلال تفاعله مع مُتافاته.

#### اللافتة: علامة بلاغيّة

اللافتة هي عبارة عن قطعة من القماش أو الورق المقوى، تكتب عليها شعارات الجمهور وعباراته. تتنوع في شكلها وحجمها، ثابتة أو متحركة. هي أيضاً تمثل نوعاً من أنواع الإستجابة التي تصاحب الاستجابات الأخرى التي ينتجها الجمهور من أجل إعادة إنتاج خطاب السلطة وعدم الخضوع لسطوة البلاغة البائدة. وهناك وظائف . حسب عماد عبداللطيف . يمكن أن تحققها اللافتات، وهي 97:

الاهتجابة الآنيّة للخطابات الخارجيّة المضادة للثورة وتفنيدها والسخرية منها؛ مثل اللافتات التي تسخر من الاشاعات التي روّجها التلفزيون المصريّ عن وجبات الكنتاكي والعملاء الأجانب، مثل: "أنا زهقت من الكنتاكي ... ارحمني، وارحل".

كذلك ساهمت اللافتات في تفنيد الأساطير التي روجت عن المتظاهرين، والتمييز بين شباب الثوّار وعصبة البلطجة.

كما فنَّدت بعض اللافتات كثيراً من الأساطير التي تخصّ نظام الحكم والقوى السياسيّة الفاعلة فيه مثل اللافتة التي تقول: "مصر هي أمي ... بس مبارك مش أبويا"، وهي لافتة تفكك خطاب السلطة الأبويّ.

كما كانت بعض اللافتات تعبيراً دقيقاً عن آمال الثورة وطموحاتها، كما هو الحال مع لافتة شديدة الضخامة، بطولٍ يزيد على عشرة طوابق كاملة، وعرضٍ يزيد عن خمسة أمتار، وحملت مطالب الثورة مرتبة كما يلي:

إسقاط الرئيس

حلّ مجلسي الشعب والشوري

إنهاء حالة الطوارئ فوراً

تشكيل حكومة وحدة وطنية انتقالية

برلمان منتخب يقوم بعمل التعديلات الدستورية لإجراء انتخابات رئاسية

محاكمات فورية للمسؤولين عن قتل شهداء الثورة

محاكمات عاجلة للفاسدين وسارقى ثروات الوطن

(الإمضاء: شباب مصر المعتصمين)

اللافتات من أبرز الاستجابات البلاغية التي ينتجها الجمهور في فضاء التواصل العام. وسيجدها المتابع في صدارة ما يظهره الإعلام من تغطية لميادين الثورات. أما في فضاء التواصل الألكترونيّ، فقد استدعت هذه اللافتات الكثير من الاهتمام العام، الذي تجلّى في اتساع نطاق تداولها، وفي انتشارها في معظم المواقع الألكترونيّة المعنيّة بالثورة. وربّما يرجع ذلك إلى سهولة تداولها نسبياً؛ لكونها لا تشغل مساحة كبيرة من ذاكرة الأجهزة، وإلى سهولة تلقّيها؛ لكونها لا تحتاج إلى زمن طويل للإحاطة بمضمونها ودلالاتها.

### لافتات الفكاهة والمقاومة بالضحك

جاء في لسان العرب أنّ "الفُكاهةُ، بالضم: المِزاحُ، وقيل: الفاكهُ ذو الفُكاهة كالتامر واللاَّبن. والتَّفاكُهُ: التَّمازُحُ. وفاكَهْتُ القومَ مُفاكَهةً بمُلَحِ الكلامِ والمِزاحِ، والمُفاكهَةُ: المُمازحَةُ. وفي المثل: لا تُفاكِه أَمَهُ ولا تَبُلْ على أَكَمَهُ.

والفَكِهُ: الطَّيِّبُ النفس، وقد فَكِهَ فَكَهاً" وأما في الاصطلاح فإنّ الفُكاهة "هي تلك الصفة في العمل أو في الكلام أو في الموقف أو في الكتابة التي تُثير الضحك لدى النّظارة أو القراء". والفُكاهة بحسب أحد الباحثين "هي المفهوم العام أو الظاهرة العامة، أما الضحك أو الحماقة والكوميديا والنكتة ... إلخ، فهي مظاهر دالة علها"101.

ومما أنتجته "بلاغة الجمهور" هو المقاومة بالضحك عبر اللافتات التي ترفع في ميادين الاعتصام، بعد أن كان "الضحك" من أساليب استدراج الجمهور نحو "فخاخ التصفيق". وقد استطاعت عشرات اللافتات الفكاهية التي يتجوّل بها الشباب في جنبات الميدان أن تقتنص ابتسامات الحاضرين، وربما ضحكاتهم أيضاً... وقد عبّر الشباب بلافتات منها: "ارحل بقى ... ايدي وجعتني"، "ارحل بقى ... عايز استحمى"، "رئيس الجمهورية ... عفواً لقد نفذ رصيدكم"، "Over"، "قولوا له لأ. فاضلة زقه"، "فاضل له زلطة ويطلع بره"، "يل ريته ضربنا الضربة الجويّة ... وحكم إسرائيل 30 سنة"، "لو كان عفريت كان انصرف".



وقد كانت هذه الشعارات الفكاهية أثناء ثورة 25 يناير في مصر تقوم بوظائف بالغة الأهميّة لنفسيّة الثائر، ومنها<sup>103</sup>:

أولاً: تقلل من درجة التوتر والقلق التي يعانها الثوّار غالباً في أوقات الثورة.

ثانياً: تكسر من حِدَّة الحدث وتتيح درجة بسيطة من الانفصال الجزئيّ عنه حتى تتمكّن من السخرية منه.

ثالثاً: خلق حالة تفاعل اجتماعيّ بين مَن يلقيها ومَن يتلقّاها، خاصةً وأنّ الضحك بطبيعته فعلٌ اجتماعيٌّ لا يكتمل إلاّ في حضرة الآخرين. كما كانت الفكاهة تقوم بعد الثورة بوظائف الاحتفاء بالنصر واسترداد طاقة الفرح، مثل: "ارجع يا ريس كنا بنهزر معاك".



وتُعدُّ السخرية هنا "من أكثر أشكال الفكاهة أهمية، وهدفها عموماً، مهاجمة الوضع الراهن في الأخلاق والسياسة والسلوك والتفكير، وبالطبع فإنّ هذا الوضع الراهن لا بُدَّ من أن يكون محصلة لممارسات عدّة خاطئة سابقة، مما ينذر بأخطار ينبغي التحذير منها، ويكون الأدب الساخر أو الفن الساخر عموماً إحدى علامات هذا التحذير، إنّه كما يقول آرثر برجر A. Berger أحد أشكال المقاومة، أو قوة خاصة للمقاومة "ألى وهي "منهج جدليّ يعتمد على الاستفهام بمفهومه البلاغيّ إذ تغير طريقه في توليد الثنائيّة والتعليم على البعد المعرفيّ "ألى المفاومة "ألى المفهومة المعرفيّ".

هذا التنوع اللغويّ والأسلوبيّ في محتوى اللافتات بين اللغة الفصحى واللغة العاميّة فضلاً عن اللغات الأخرى، ينتج لنا ثيمةً مركزيّةً هي "الشعب يريد إسقاط النظام". وقد عبر الجمهور عنها للمتلقي الداخليّ الذي يتكلم بلغة البلد، وللمتلقي الخارجيّ الذي يتابع الحدث عبر وسائل الإعلام المتنوعة، والتي تغطى من قبل مراسلي القنوات الفضائيّة. وهذا التعبير اللغويّ المتنوع من قبل الجمهور يتفق ودعوة سلامة موسى وأمين الخوليّ من مواكبة البلاغة لمتطلبات الحياة، وأثرها في النهوض بواقع المجتمع. وهذا التنوع اللغويّ يعكس أمرين مختلفين 106:

الأول: التنوع الثقافي للمشاركين في الثورة، وتعدُّد اللَّغات التي يسعون للتعبير من خلالها عن احتجاجهم.

الثاني: تعدُّد المخاطَب المستهدف بهذه اللافتات.

#### الخاتمة

البحث في الأصول المعرفية لأطروحة "بلاغة الجمهور" هو بحث في المدونة التراثية وقراءتها بلغة عصرية، واستنطاق نصوصها التي جمدت في قوالب التقعيد. فضلاً عن الإفادة من المناهج النقدية الحديثة والعلوم الأخرى التي تسهم في عضد هذا التوجه المعرفيّ. فبعد أن كانت البلاغة أداةً من أدوات السيطرة المعرفيّة، أصبحت على وفق هذا التوجه المعرفيّ . بلاغة الجمهور . أداةً من أدوات التحرر والإرتقاء بنمط تفكير الجمهور. وهذا يبرز أثر البلاغة في المجتمع وفاعليتها لدى الجمهور وهي تكشف آيدولوجيا السّلطة المضمرة في خطابها.

وأصبح الجمهور وفقاً لهذه الأطروحة فاعلاً في عملية التواصل الاجتماعيّ بعد أن كان يُنظر إليه طرفاً سلبياً. وأصبح للجمهور أكثر من ميدانٍ ومنصةٍ لمقاومة خطاب السلطة، منها ميادين الاعتصامات، وصفحات وبرامج التواصل الاجتماعيّ، ... وغيرها. لتكون معه الاستجابة البلاغيّة مؤشراً على ثقافة الجمهور ووعيه. وكذلك تكشف المدونات الالكترونيّة . رغم جهل بعض المصادر . عن نمط تفكير الجمهور وفاعليته في التأثير. فهي ترسم منهجاً من مناهج التفكير، ومنهجاً من مناهج تحليل الخطاب. فهذه الأطروحة ترتسم معالم إسهامها المعرفيّ أكثر بما يسهم به الباحثون من دراسات تنطلق في أفقها.

وقد كشف الاجراء عن دقة التحليل لمضمرات الخطاب، على اختلافها من علامات ذات طاقة دلاليّة وإيحائيّة تكشف عن الاستجابات لدى الجمهور، وكيف يستطيع الجمهور توجيهها نحو صياغة جديدة؛ ذلك أنّ الحياة محمّلة بمختلف العلامات، وأصبحت هذه العلامات مؤثراً في الممارسات الاجتماعيّة؛ لأنّها وسيلة تواصل غير لفظيّة، فضلاً عن اللغة ودورها في التواصل المهيمن في المجتمعات الإنسانيّة. فكما أنّ اللغة تملاً مفاصل الحياة اليوميّة في إطار التواصل العادي، إلاّ أنّ الخطباء السياسيين والزعماء وكتاب السّلطة يستعملون اللغة بنمط يُخفي سلطتهم اللغويّة على الجمهور وهم يعرفون أدواتها، بغية تحقيق الإقناع والتأثير. لتصبح السّلطة عبر امتلاكها للغة مؤسسة الخطاب، وهنا يبرز دور "بلاغة الجمهور" في تفكيك منظومة السّلطة.

## والحمد لله ربّ العالمين

### المصادر والمراجع:

- أبو هلال العسكري ناقداً، أمل المشايخ، وزارة الثقافة. عمان، 2001م.
- الاتجاهات اللسانية ودورها في الدراسات الأسلوبية، مازن الوعر، مجلة عالم الفكر،
   مج22، ع3-4، الكوبت . 1994م.
- الاتصال الجماهيري وسؤال القيم . دراسة في نظريات الاتصال الجماهيريّ المؤسسة ، د. هشام المكيّ، مركز نماء للبحوث والدراسات، بيروت، ط1، 2016م.
  - أدب الكاتب، ابن قتيبة، تحقيق: محمد الدالي، مؤسسة الرسالة.
- استراتيجيات الإقناع والتأثير في الخطاب السياسيّ . خطب الرئيس السادات نموذجاً،
   د. عماد عبداللطيف، الهيئة العامة المصرية للكتاب، ط1، 2012م.
- إستراتيجية الخطاب، عبد الهادي بن ظافر الشهري، دار الكتاب الجديد المتحدة .
   بيروت، ط1، 2004م.
- الأصول المعرفية لنظرية التلقي، ناظم عودة خضير، دار الشروق للنشر والتوزيع، عمان. الأردن، ط1، 1997م.
- الإعلام وسيلة ورسالة، جون ميرال، رالف لوينشتاين، ترجمة: ساعد خضر العرابي الحارثي، دار المربخ. السعودية، 1989م.
- الانثروبولوجيا السياسية، جورج بالاندييه، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، ط2، 1428هـ. 2007م.
- الإيضاح في علوم البلاغة . المعاني والبيان والبديع، الخطيب القزوينيّ، شرح وتعليق وتحقيق د. محمد عبد المنعم خفاجي، ط3، 1413هـ
  - الإيضاح، شرح وتعليق وتحقيق د. محمد عبد المنعم خفاجي، ط3، 1413هـ
- البرهان في وجوه البيان، ابن وهب الكاتب، تحقيق: د. أحمد مطلوب، د. خديجة الحديثيّ، بغداد. العراق، ط1، 1967م.
- بلاغة الاقناع في المناظرة، عبداللطيف عادل، منشورات ضفاف، منشورات الاختلاف، دار الأمان، ط1، 1434هـ. 2013م.

- البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، د. محمد العمري، أفريقيا الشرق . المغرب، ط2، 2012م.
- بلاغة الحرية. معارك الخطاب السياسيّ في زمن الثورة، عماد عبداللطيف، دار التنوير للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، 2013م.
- بلاغة الحربة ... حربة البلاغة، د. صلاح حسن حاوي، مجلة الكوفة، العدد9، 2015م.
- بلاغة جمهور الخطاب السياسي المغربي المعاصر. قضايا ونماذج، عبدالوهاب صديقي، ط1، دار أمجد للنشر والتوزيع، عمان الأردن، 2018م.
- بنية العقل العربي، د. محمد عابد الجابري، مركز دراسات الوحدة العربية . بيروت، ط9، آب / أغسطس 2009م.
- البيان والتبيين، الجاحظ، ج1، تحقيق: عبدالسلام هارون، مكتبة الخانجيّ. القاهرة، ط7، 1418هـ. 1998م.
- بين خطاب السلطة وسلطة الخطاب، د. خالد بن سليمان القوسي، ضمن كتاب: الكتابة والسلطة (بحوث علمية محكّمة)، إشراف وتنسيق: د. عبدالله بريمي، د. سعيد كريمي، د. البشير التهالي، ط1، داركنوز المعرفة. عمان، 1436هـ. 2015م.
  - تلقي المعلقات. دراسة في الاستقبال التعاقبي، د. عبد الله بن عودة العطوي،
- جمالية الألفة، د. شكري المبخوت، المجمع التونسيّ للآداب والعلوم والفنون. بيت الحكمة، ط1، 1993م.
- جمالية التلقي . من أجل تأويل جديد للنص الأدبي، هانس روبيرت ياوس، ترجمة: رشيد بنجدو، المجلس الأعلى للثقافة، ط1، 2004.
- درس السيميولوجيا، رولان بارت، تقديم: عبدالفتاح كليطو، دار توبقال للنشر والتوزيع المغرب، ط3، 1993م.
- عن البلاغة . دراسة في تحولات المفهوم، ص191، مجلة عالم الفكر، المجلس الوطنيّ للثقافة والفنون . الكويت، مج42، ع2، أكتوبر . ديسمبر 2013م.
- الفكاهة والضحك . رؤية جديدة، د. شاكر عبدالحميد، سلسلة عالم المعرفة (289)،
   الكوبت . 2003م.
  - فلسفة اللغة، سامي أدهم، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر. بيروت، 1993م.
    - فن التشبيه، على الجندى، مكتبة نهضة مصر، ط1، 1952م.

- القاموس المحيط، الفيروز آبادي، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، إشراف: محمد نعيم العرقسوسيّ، مؤسسة الرسالة. بيروت، ط8، 1426هـ. 2005م.
- قضية الإعجاز وأثرها في تدوين البلاغة العربية، عالم الكتب. بيروت، ط1، 1405ه.
   1985م.
- كتاب التعريفات، الشريف الجرجانيّ، دار الإيمان للطبع والنشر والتوزيع. مصر، د. ط.، د. ت.
- كتاب الصناعتين . الكتابة والشعر، أبو هلال الحسن بن عبدالله بن سهل العسكري، تحقيق: د. مفيد قميحة، دار الكتب العلمية . بيروت، ط2، 1409هـ . 1989م.
- لسان العرب، ابن منظور، دار المعارف، تحقيق: عبدالله علي الكبير، محمد أحمد حسب الله، هاشم محمد الشاذلي، د.ت.
- لسان العرب، ابن منظور، دار المعارف، تحقيق: عبدالله علي الكبير، محمد أحمد حسب الله، هاشم محمد الشاذلي، د.ت.
- لماذا يصفق المصربون؟ . بلاغة التلاعب بالجماهير في السياسة والفن، عماد عبداللطيف، دار العين للنشر. مصر، ط1، 2009م.
  - ما البلاغة، مجدى أحمد توفيق، دار سندباد للنشر والتوزيع. القاهرة، 2013م.
- المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ضياء الدين بن الأثير، قدّمه وعلق عليه: د. أحمد الحوفي، د. بدوي طبانة، دار نهضة مصر للطباعة والنشر. القاهرة، د. ط.، د. ت.
- مصطلحات نقدية وبلاغية، الشهد البوشيخي، دار القلم للنشر والتوزيع. الكويت،
   ط2، 1415هـ. 1995م.
  - المعجم الفلسفي، د. جميل صليبا، دار الكتاب اللبنانيّ. بيروت، د. ط.، 1982م.
- معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، د. سعيد علوش، دار الكتاب اللبناني. بيروت،
   سوشبريس. الدار البيضاء، ط1، 1405ه. 1985م.
- معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، أحمد مطلوب، مكتبة لبنان ناشرون. بيروت، ط2، 2007م.
- معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، مجدي وهبة وكامل المهندس، ط2، مكتبة لبنان. بيروت، 1984م.

- معجم مقاييس اللغة، أبو الحسن أحمد بن فارس بن زكريا، اعتنى به: د. محمد عوض مرعب، الأنسة فاطمة محمد أصلان، دار إحياء التراث العربيّ. بيروت، ط1، 1422هـ.
   2001م.
- مفتاح العلوم، أبو يعقوب يوسف بن أبي بكر محمد بن علي السكاكيّ، حقّقه وقدّم له وفهرسه: د. عبدالحميد هنداوي، دار الكتب العلمية . بيروت، ط1، 1420هـ . 2000م.
- موسوعة البلاغة، تحرير: توماس أ. سلوان، ترجمة: نخبة، إشراف وتقديم: د. عماد عبداللطيف، المركز القوميّ للترجمة . مصر، ط1، 2016م.
- ميشال فوكو، المعرفة والسلطة، عبد العزيز العبادي، المؤسسة الجامعية للدراسات للنشر والتوزيع . بيروت، ط1، 1414هـ . 1994م.
- نحو سيمياء الخطاب السلطوي، آلن غولدشليغر، مجلة بيت الحكمة، العدد الخامس، المغرب، أبربل 1987م.
- نظرية التلقي في تراثنا البلاغي والنقدي، د. شعبان عبدالحكيم محمد، مؤسسة الوراق للنشر والتوزيع الأردن، ط1، 2018م.
- وحدة النص وتعدد القراءات التأويلية في النقد العربي المعاصر، د. إيمان عيسى الناصر، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط1، 2011م.
- يسقط يسقط! بلاغة الجمهور بوصفها ممارسة حجاجيّة. الهجمات الشخصية ضد مبارك نموذجاً، أحمد عبدالحميد عمر، ضمن كتاب (بلاغة الجمهور. مفاهيم وتطبيقات) تحرير: د. صلاح حسن حاوي، د. عبدالوهاب صديقي، ط1، دار شهريار. العراق، 2017م.

### الهوامش والإحالات

1. الإيضاح في علوم البلاغة . المعاني والبيان والبديع، الخطيب القزوينيّ، شرح وتعليق وتحقيق د. محمد عبد المنعم خفاجي، ط3، 1413هـ، ج1، ص41.

المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ضياء الدين بن الأثير، قدمه وعلق عليه: د. أحمد الحوفي، د. بدوي طبانة، دار نهضة مصر للطباعة والنشر. القاهرة، د. ط.، د. ت، ج2، ص64.

<sup>3.</sup> ينظر: معجم مقاييس اللغة، ابن فارس، ص137. وينظر: لسان العرب، ج3 ص345-347.

 <sup>4.</sup> معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، أحمد مطلوب، مكتبة لبنان ناشرون. بيروت، ط2، 2007م، ص234.
 5. فن التشبيه، على الجندي، مكتبة نهضة مصر، ط1، 1952م، ج1، ص16.

- 6. مصطلحات نقدية وبلاغية، الشهد البوشيخي، دار القلم للنشر والتوزيع. الكويت، ط2، 1415ه. 1995م،
   ص.91 92.
  - 7. ما البلاغة، مجدى أحمد توفيق، دار سندباد للنشر والتوزيع. القاهرة، 2013م، ص16-17.
    - 8. ينظر: ما البلاغة، ص18.
- 9. البيان والتبيين، تحقيق: عبدالسلام هارون، مكتبة الخانجيّ . القاهرة، ط7، 1418هـ . 1998م، ج1، ص161.
  - 10. قضية الإعجاز وأثرها في تدوين البلاغة العربية، عالم الكتب. بيروت، ط1، 1405هـ. 1985م، ص166.
    - 11. البيان والتبيين، ج1، ص90.
- ينظر: عن البلاغة . دراسة في تحولات المفهوم، مجلة عالم الفكر، المجلس الوطني للثقافة والفنون . الكويت، مج42، ع2، أكتوبر. ديسمبر 2013م، ص191.
  - 13. البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، د. محمد العمري، أفريقيا الشرق . المغرب، ط2، 2012م، ص39.
- 14. ينظر: بنية العقل العربي، د. محمد عابد الجابري، مركز دراسات الوحدة العربية . بيروت، ط9، آب / أغسطس 2009م، ص25 26.
  - 15. ينظر: عن البلاغة، ص191.
  - 16. البيان والتبيين، ج1، ص86.
  - 17. ينظر: بنية العقل العربي، ص26.
- 18. البرهان في وجوه البيان، ابن وهب الكاتب، تحقيق: د. أحمد مطلوب، د. خديجة الحديثيّ، بغداد . العراق، ط1، 1967م، ص163.
  - 19. المصدر نفسه، ص19.
    - 20. ما البلاغة، ص24.
- 21. ينظر: منهجيات دراسة الجمهور . دراسة مقارنة، د. عماد عبداللطيف، ضمن كتاب (بلاغة الجمهور . مفاهيم وتطبيقات)، ص161.
  - 22. ينظر: ما البلاغة، ص 24- 25.
  - 23. أبو هلال العسكري ناقداً، أمل المشايخ، وزارة الثقافة . عمان، 2001م، ص81.
- 24. مفتاح العلوم، أبو يعقوب يوسف بن أبي بكر محمد بن على السكاكيّ، حقّقه وقدّم له وفهرسه: د. عبدالحميد هنداوي، دار الكتب العلمية . بيروت، ط1، 1420هـ . 2000م، ص526.
  - 25. البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، محمد العمري، ص47.
    - 26. مفتاح العلوم، ص168.
    - 27. المصدر نفسه، ص168.
    - 28. المصدر نفسه، ص168.
- 29. بلاغة الإقناع في المناظرة، منشورات ضفاف، منشورات الاختلاف، دار الأمان، ط1، 1434هـ. 2013م، ص 76.
  - 30. الإيضاح، شرح وتعليق وتحقيق د. محمد عبد المنعم خفاجي، ط3، 1413هـ، ج1، ص41.
    - 31. المصدر نفسه، ص16.

- 32. البيان والتبيين، ج1، ص96.
  - 33. ما البلاغة، ص20.
- 34. أدب الكاتب، ابن قتيبة، تحقيق: محمد الدالي، مؤسسة الرسالة، ص18.
  - 35. ينظر: ما البلاغة، ص21.
  - 36. الإيضاح في علوم البلاغة، القزويني، ص42 43.
    - 37. ما البلاغة، ص22.
- 38. كتاب التعريفات، الشريف الجرجانيّ، دار الإيمان للطبع والنشر والتوزيع . مصر، د. ط.، د. ت، ص54.
  - 39. لسان العرب، ابن منظور، ج24 ص2065.
    - 40. المصدر نفسه، ج24 ص2065.
    - 41. المصدر نفسه، ج24 ص2065.
  - 42. المعجم الفلسفي، د. جميل صليبا، دار الكتاب اللبنانيّ. بيروت، د. ط.، 1982م، ج1، ص670.
    - 43. المرجع نفسه، ج1، ص670.
- 44. Dictionnaire phiosophique, Ed. Du progress, p.409.
- 45. الانثروبولوجيا السياسية، جورج بالاندييه، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، ط2، 1428هـ. 2007م، ص37.
- 46. ميشال فوكو، المعرفة والسلطة، عبد العزيز العبادي، المؤسسة الجامعية للدراسات للنشر والتوزيع . بيروت، ط1، 1414هـ 1994م، ص43.
- 47. إستراتيجية الخطاب، عبد الهادي بن ظافر الشهري، دار الكتاب الجديد المتحدة . بيروت، ط1، 2004م، ص221.
  - 48. ينظر: إستراتيجية الخطاب، ص ٧ ٧١.
  - 49. إستراتيجية الخطاب، ص221 222.
    - 50. المرجع نفسه، ص224.
- 51. بين خطاب السلطة وسلطة الخطاب، د. خالد بن سليمان القوسي، ضمن كتاب: الكتابة والسلطة (بحوث علمية محكّمة)، إشراف وتنسيق: د. عبدالله بريمي، د. سعيد كريمي، د. البشير النهالي، ط1، دار كنوز المعرفة عمان، 1436هـ 2015م، ص55.
- 52. الاتجاهات اللسانية ودورها في الدراسات الأسلوبية، مازن الوعر، مجلة عالم الفكر، مج22، ع3-4، الكويت . 1794م، ص173.
- 53. نحو سيمياء الخطاب السلطوي، آلن غولدشليغر، مجلة بيت الحكمة، العدد الخامس، المغرب، أبريل 1987م، ص137-138.
- 54. بلاغة جمهور الخطاب السياسي المغربي المعاصر. قضايا ونماذج، عبدالوهاب صديقي، ط1، دار أمجد للنشر والتوزيع، عمان الأردن، 2018م، ص21.
  - 55. بين خطاب السلطة وسلطة الخطاب، ص56.

- 56. درس السيميولوجيا، رولان بارت، تقديم: عبدالفتاح كليطو، دار توبقال للنشر والتوزيع . المغرب، ط3، 1993م، ص12-13.
  - 57. ينظر: إستراتيجية الخطاب، ص224-225.
- 58. استراتيجيات الإقناع والتأثير في الخطاب السياسيّ . خطب الرئيس السادات نموذجاً، د. عماد عبداللطيف، الهيئة العامة المصربة للكتاب، ط1، 2012م، ص10.
  - 59. فلسفة اللغة، سامي أدهم، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر. بيروت، 1993م، ص153.
- 60. لسان العرب، ابن منظور، دار المعارف، تحقيق: عبدالله علي الكبير، محمد أحمد حسب الله، هاشم محمد الساذلي، د. ت، ج6 ص690.
- 61. القاموس المحيط، الفيروز آبادي، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، إشراف: محمد نعيم العرقسوسيّ، مؤسسة الرسالة. بيروت، ط8، 1426هـ. 2005م، ص368.
- 62. الاتصال الجماهيري وسؤال القيم . دراسة في نظريات الاتصال الجماهيريّ المؤسسة ، د. هشام المكيّ، مركز نماء للبحوث والدراسات، بيروت، ط1، 2016م، ص39.
- 63. الإعلام وسيلة ورسالة، جون ميرال، رالف لوينشتاين، ترجمة: ساعد خضر العرابي الحارثي، دار المربخ. السعودية، 1989م، ص165.
- 64. موسوعة البلاغة، تحرير: توماس أ. سلوان، ترجمة: نخبة، إشراف وتقديم: د. عماد عبداللطيف، المركز القوميّ للترجمة . مصر، ط1، 2016م، ج1، ص217.
  - 65. المرجع نفسه، ص63.
  - 66. ينظر: لماذا يصفق المصربون، ص63.
- 67. ينظر: تحليل الخطاب بين بلاغة الجمهور وسيميائيات الأيقونات الاجتماعية، عماد عبد اللطيف، مجلة فصول، العددان 83-84، خريف شتاء 2012-2013م، ص513.
- 68. ينظر: تحليل الخطاب بين بلاغة الجمهور وسيميائيات الأيقونات الاجتماعية، عماد عبد اللطيف، ص515.
  - 69. انظر: المرجع نفسه، ص515 516.
    - 70. لماذا يصفق المصربون، ص227.
    - 71. موسوعة البلاغة، ج1، ص240.
- 72. نظرية التلقي في تراثنا البلاغي والنقدي، د. شعبان عبدالحكيم محمد، مؤسسة الوراق للنشر والتوزيع . الأردن، ط1، 2018م، ص183.
- 73. جمالية التلقي . من أجل تأويل جديد للنص الأدبي، هانس روبيرت ياوس، ترجمة: رشيد بنجدو، المجلس الأعلى للثقافة، ط1، 2004، ص44.
  - 74. ينظر: المرجع نفسه، ص44.
- 75. الأصول المعرفية لنظرية التلقي، ناظم عودة خضير، دار الشروق للنشر والتوزيع، عمان . الأردن، ط1، 1997م، ص139.
  - 76. نظرية التلقى في تراثنا البلاغي والنقدي، ص184.

- 77. كتاب الصناعتين . الكتابة والشعر، أبو هلال الحسن بن عبدالله بن سهل العسكريّ، تحقيق: د. مفيد قميحة، دار الكتب العلمية . بيروت، ط2، 1409هـ . 1989م، ص19.
  - 78. المصدر نفسه، ص15.
- 79. جمالية الألفة، د. شكري المبخوت، المجمع التونسيّ للآداب والعلوم والفنون. بيت الحكمة، ط1، 1993م، صـ16.
- 80. الإيضاح في علوم البلاغة . المعاني والبيان والبديع، الخطيب القزوينيّ، شرح وتعليق وتحقيق د. محمد عبد المنعم خفاجي، ط3، 1413هـ، ج1، ص41.
  - 81. تلقى المعلقات. دراسة في الاستقبال التعاقبي، د. عبد الله بن عودة العطوي، ص381.
    - 82. المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، ضياء الدين بن الأثير، ج2، ص64.
      - 83. ينظر: تلقي المعلقات. دراسة في الاستقبال التعاقبي، ص381.
      - 84. ينظر: تلقي المعلقات. دراسة في الاستقبال التعاقبي، ص381 382.
        - 85. كتاب الصناعتين، ص170.
- 86. وحدة النص وتعدد القراءات التأويلية في النقد العربي المعاصر، د. إيمان عيسى الناصر، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط1، 2011م، ص22.
  - 87. ينظر: وحدة النص وتعدد القراءات التأويلية في النقد العربي المعاصر، ص22.
- 88. ينظر: الخطاب الانتخابي في العراق. بلاغة السلطة واستجابة الجمهور، د. صلاح حسن حاوي، مجلة آداب البصرة، العدد 85، 2018م، ص143.
- 89. بلاغة الحرية ــ معارك الخطاب السياميّ في زمن الثورة، عماد عبداللطيف، دار التنوير للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، 2013م، ص34-35.
  - 90. بلاغة الجمهور مفاهيم وتطبيقات، ص268.
- 91. ينظر: ماذا تقدم بلاغة الجمهور للبلاغة العربية ؟ الإسهام، الهويّة المعرفيّة، النقد، د. عماد عبداللطيف، ضمن كتاب (بلاغة الجمهور . مفاهيم وتطبيقات) تحرير: د. صلاح حسن حاوي، د. عبدالوهاب صديقي، ط1، دار شهربار. العراق، 2017م، ص35.
  - 92. المرجع نفسه، ص36.
  - 93. المرجع نفسه، ص36.
- 94. يسقط يسقط! بلاغة الجمهور بوصفها ممارسة حجاجيّة . الهجمات الشخصية ضد مبارك نموذجاً، أحمد عبدالحميد عمر، ضمن كتاب (بلاغة الجمهور . مفاهيم وتطبيقات) تحرير: د. صلاح حسن حاوي، د. عبدالوهاب صديقي، ط1، دار شهربار . العراق، 2017م، ص268.
- 95. بلاغة الاقناع في المناظرة، عبداللطيف عادل، منشورات ضفاف، منشورات الاختلاف، دار الأمان، ط1، 1434هـ. 2013م، ص94.
  - 96. المرجع نفسه، ص269.
  - 97. بلاغة الحربة، ص37.
  - 98. بلاغة الحرية... حرية البلاغة، د. صلاح حسن حاوي، مجلة الكوفة، العدد9، 2015م، ص230.

99. لسان العرب، ج13 ص252.

100. معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، مجدي وهبة وكامل المهندس، ط2، مكتبة لبنان. بيروت، 1984م، ص267.

101. الفكاهة والضحك . رؤية جديدة، د. شاكر عبدالحميد، سلسلة عالم المعرفة (289)، الكويت . 2003م، ص13.

102. بلاغة الحربة، ص50.

103. بلاغة الحرية، ص51.

104. الفكاهة والضحك . رؤية جديدة، ص53.

105. معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، د. سعيد علوش، دار الكتاب اللبناني . بيروت، سوشبريس . الدار البيضاء، ط1، 1405هـ . 1985م، ص110.

106. بلاغة الحرية، ص38.

# شعارات انتفاضة تشرين العراقية قراءة في ضوء بلاغة الجمهور

ا.د. محمد فليح الجبوري mu.edu.iq والمحمد فليح الجبوري fouzuh@mu.edu.iq اد. فوزية لعيوس غازي قسم اللغة العربية قسم اللغة العربية - جامعة المثنى (العراق)

| 2 تاريخ النشر: 2021/08/01 | تاريخ القبول: 2021/07/28 | تاريخ الإرسال:2021/07/05 |
|---------------------------|--------------------------|--------------------------|
|---------------------------|--------------------------|--------------------------|

### بسم الله الرحمن الرحيم

#### Abstract:

The research deals with the eloquence of the mass discourse in the Iraqi Tishreen Revolution in 2019, especially the linguistic code, in both its formal and spoken Iraqi forms, to be the subject of the study, which was titled (Slogans of the Iraqi Tishreen Uprising/Reading in the Light of Public Rhetoric). Intertextuality is one of the critical issues that formed a remarkable presence as it was distributed among the religious, historical and literary, so it took a parallel space and the extent of its presence in the culture of the masses producing these slogans, as well as employing the Iraqi song and making it a slogan that adopts the style of irony, and other topics are the subject of irony and sarcasm and the subject of the reaction of the masses On the discourse of authority through the production of an antilogologic discourse that summarizes and does not separate, depends on irony, as we stood on the revolutionaries' use of rhetoric methods in their slogans, especially the methods of Budaiya and Al Bayan.

The language of the masses was not on one level, nor was it confined to one class.

- The eloquence of the slogans of the masses was not an intentional eloquence in its aesthetic and artistic values, but rather intentional in its content to convey the depth of oppression and suffering.

- We can count the slogans of the Iraqi Tishreen Revolution as an open text characterized by the characteristic of relationship with other texts and with different contents.
- Irony represented a distinct method in the slogans of the revolution, as its main goal was not to laugh as much as it was to awaken popular awareness. The slogans of the revolution were not devoid of aesthetic and artistic values, although they were not among its priorities
- Most of the slogans emphasized the national identity and the rejection of other identities.



يتناول البحث بلاغة الخطاب الجماهيري في ثورة تشرين العراقية سنة 2019، ولاسيما المدونة اللغوية بشقيها الفصيحة والمحكية العراقية، لتكون موضوع الدراسة التي جاءت بعنوان (شعارات انتفاضة تشربن العراقية /قراءة في ضوء بلاغة الجمهور).

ويعد التناص من القضايا النقدية التي شكلت حضورا لافتا إذ توزع على الديني والتاريخي والادبي، فأخذ حيزا يتوازى ومدى حضوره في ثقافة الجمهور المنتج لهذه الشعارات، فضلا عن توظيف الاغنية العراقية وجعلها شعارا يعتمد أسلوب المفارقة التهكمية، ومن الموضوعات الأخرى موضوع السخرية والتهكم وموضوع ردة فعل الجماهير على خطاب السلطة من خلال إنتاج خطاب شعاراتي مضاد يوجز ولا يفصل، يعتمد المفارقة الساخرة ، كما وقفنا على توظيف الثوار لأساليب البلاغة في شعاراتهم ولا سيما أساليب البديع والبيان، ولعل من اهم النتائج التي توصل اليها البحث:

- إن لغة الجماهير لم تكن على مستو واحد، ولم تقتصر على طبقة واحدة.
- لم تكن بلاغة شعارات الجماهير بلاغة قصدية في قيمها الجمالية والفنية، بل كانت قصدية في مضمونها لنقل عمق القهر والمعاناة.
- يمكننا عدّ شعارات ثورة تشرين العراقية نصاً مفتوحاً انماز بسمة التعالق مع نصوص أخرى وبمضامين مختلفة.
- مثلت السخرية أسلوباً مائزاً في شعارات الثورة، إذ لم تكن غايتها الرئيسة الاضحاك بقدر ما كانت استنهاضا للوعي الشعبي.
- لم تخلو شعارات الثورة من وجود القيم الجمالية والفنية على الرغم من انها لم تكن من أولوباتها.

- اكدت اغلب الشعارات على الهوبة الوطنية ونبذ الهوبات الأخرى.

الكلمات المفتاحية: شعارات؛ انتفاضة؛ تشربن؛ العراقية؛ قراءة؛ بلاغة؛ الجمهور .

#### المقدمة

يتناول البحث بلاغة الخطاب الجماهيري في ثورة تشرين العراقية سنة 2019، ولسنا في هذه الوقفة البحثية بصدد تناول جميع الأساليب لكثرتها واتساع مجالات اشتغالاتها النقدية، بل سنركز على المدونة اللغوية بشقها الفصيحة والمحكية العراقية، لتكون موضوع الدراسة التي جاءت بعنوان (شعارات انتفاضة تشرين العراقية /قراءة في ضوء بلاغة الجمهور).

قُسم البحث على محاور عدة: فكان التناص حاضراً بشكل لافت في شعارات الثورة إذ توزع على الديني والتاريخي والادبي، فأخذ حيزا يتوازى ومدى حضوره في ثقافة الجمهور المنتج لهذه الشعارات، فضلا عن توظيف الاغنية العراقية وجعلها شعارا يعتمد أسلوب المفارقة التهكمية، ولم يكن موضوع السخرية والتهكم بعيدا عن متناول الثوار بل حضر بشكل مائز من خلال مفهوم(التحشيش) في اللهجة العراقية الدارجة، ونعني به تطويع الاغنية بما يتوافق والحالة الآنية لوضع الثورة وغاياتها. ومن الموضوعات الأخرى التي وقف عليها البحث هو ردة فعل الجماهير على خطاب السلطة من خلال إنتاج خطاب شعاراتي مضاد يوجز ولا يفصل، يعتمد المفارقة الساخرة.

لم يستطع البحث تجاوز دور المرأة العراقية في ادامة الثورة بوصفها أحد أركانها، فكان للشعارات التي رفعتها المساحة التي تستحقها، وهي تدافع عن كينونتها بوصفها عنصرا فاعلا في هذا البلد، كما وقفنا على توظيف الثوار لأساليب البلاغة في شعاراتهم ولا سيما أساليب البديع والبيان.

اعتمدت الدراسة منهجا تحليليا في قراءة شعارات الثورة بأدوات ثقافية تارة، وبلاغية تارة أخرى، أما المصادر الهامة التي قربت المفهوم والاليات فكانا كتابا بلاغة الجمهور، مفاهيم وتطبيقات، د. صلاح حاوي، والبلاغة الثائرة، د. سعيد العوادي، وكلاهما يقوم على فكرة جمع جهود النقاد العرب في ميدان بلاغة الجمهور.

#### مدخل

إن التوجه نحو دراسة النصوص الجماهيرية لم يحظ بالاهتمام الا ما ندر؛ لاختلاف وجهة نظر النقاد إزاء قيمة هذه النصوص، فهي ترتبط (بالواقع وليس الخيال)<sup>(1)</sup>، ومن ثمَّ فهي خارج

دائرة الابداع، فهكذا خطابات تُنتَج للتأثير على المتلقي، فغايتها سلوكية أكثر منها وجدانية، ولذلك فهي تعنى بتوظيف أساليب متنوعة من أجل التوصيل والاقناع.

نرى أن مشروع (بلاغة الجمهور) النقدي هو محاولة لإضفاء الشرعية على هذا النوع من النصوص، وحث النقاد على إعادة النظر في موقفهم إزائها، ولا سيما بعد أن اجتاحت هذه النصوص فضاءات التواصل، بل فرضت هيمنتها على المتلقي من خلال توافر المنصات التي منحتها حق الوجود من حيث الإنتاج والتسويق، ونريد بذلك منصات التواصل الاجتماعي، فنتج عن ذلك جهدا كبيرا في هذا المضمار.

لم تكن اللغة الأداة المتفردة بإيصال صوت ثوار ثورة تشرين العراقية في 2019، بل اعتمدوا أساليب مختلفة كانت جزأ لا يتجزأ من مضامين ثورتهم، فإلى جانب اللافتات كانت الجداريات التي تخطت مركز الثورة (ساحة التحرير) في بغداد الى سوح التظاهر في المدن العراقية كافة فضلا عن الرسوم الكاريكاتورية والرسوم الشخصية والملصقات والاغاني والاناشيد والاهازيج الشعبية، فالثورة انتجت طاقات تعبيرية كبيرة حُملت بمدلولات استقت دلالاتها من السياق الثوري الذي نشأت فيه، بمعنى أن الثورة تحكي اللغة لا تحكي عنها بحسب رولان بارت. (2)

ومما لا شك فيه أن لغة الثورة تختلف عن لغة السلطة؛ كونها لغة خالية من الاساطير ( $^{\circ}$ ) و(تتسم بالبساطة والاقتصاد المتناهي والارتباط العضوي بتفاصيل الحياة اليومية، والقابلية اللانهائية على التجدد) ( $^{\circ}$ )، في حين جاءت لغة السلطة مغلفة ببلاغة باهتة، والسؤال الذي يواجه البحث هو ما طبيعة ذلك الخطاب الذي تضمنته لغة ثائرة لشعب مقهور من سلطة جائرة؟

## تنامي شعارات الثورة

يُعرف الشعار بأنه (عبارة قصيرة سهلة التذكر للإعلان عن فكرة او منتج) (د)، وبعضها تنتهي بكلمات مسجوعه تُحدث موسيقى ناجمة (من توافق الفاصلتين في الحرف الأخير) (6)، وقد رفع ثوار تشرين شعارات كثيرة جسدت آمال الجماهير وآلامها، وهي ترزح تحت حيف السلطة السياسية الحاكمة وطغيانها، فانطلق شعارها الأول:

### نازل آخذ حقى



وهو شعار عم سوح التظاهر في المدن العراقية، وهو في حقيقته لم ينشد الإطاحة بالسلطة بل كان يؤكد على الخدمات الواجب على الحكومة القيام بها من كهرباء وتعيينات وماء وخدمات بلدية وغيرها مما يمكن للحكومة تقديمها للمواطن العراقي، ومع امتداد عمر الثورة نمت لغة الثوار وتطورت بما يوازي تعنت السلطة وإصرار الثوار على انتزاع الحقوق فظهر شعار:

نريد وطن



وأصبح الجملة التي يرددها كل العراقيين فاجتاح هذا الشعار منصات التواصل الاجتماعي وكالات الانباء المحلية والعربية والعالمية، ولاسيما ان هذه الشعار ولد بعدما تعرض الثوار للعنف والقتل والخطف الذي مارسته السلطة ومن يقف ورائها وبتحدث باسمها، فالتحمت

قوى الثورة تحت لافتة الوطن الواحد وإشاعة المشاعر الوطنية والدعوة الى الايمان بالهوية الوطنية ونبذ الطائفية.

أظهرت المدونات اللغوية للثورة أنها مزجت بين مكونين لغويين: منطوق ومكتوب، وهو ما يعكس اختلاف ثقافات الجماهير الثائرة من جهة، وشدة ارتباط الثورة بفئات المجتمع كلها، فلا ثقافة نخبوية ولا شعبية سطحية، فصورت لغة الثورة خطابا إنسانيا، واظهرت وعيا ثقافيا ونضجا فكريا وحضاريا، تخطت الجماهير المنتفضة من خلاله كل ترسبات فتنة الحرب الاهلية، وخطابات الأحزاب الطائفية التى عاشها العراق أبان سنوات خلت.

ولعلنا لا نجانب الصواب إذا قلنا: إن طبيعة محتوى المدونات اللغوية كانت تستجيب لمعطيات واقع الثورة الذي تصاعدت حدته انطلاقا من شعارها الأول (نازل آخذ حقي) الى (نريد وطن) وصولا الى شعار:



نموت واحد نموت ميه نبقى للموت نفس القضية

فكان المحتوى يتماشى وممارسات السلطة ضد المنتفضين، فتعالى الخطاب الثوري معلنا عن نفسه بتحد وإصرار. ومع تنوع المحتوى الثوري للمدونات اختلفت أيضا الأنماط اللغوية والأدبية في تقديمه، فأظهرت الثورة تغييرا كبيرا في المفردات والتي اكتسبت دلالات جديدة الى جانب الإفادة من الموروث التاريخي والادبي، كما سجلت السخرية حضورا هاما في هذه المدونة مثلت ملامح لغة الجماهير التي أصبحت تتحكم بخطابها.

خرجت الجماهير العراقية -كما ذكرنا آنفا- وهي ترفع شعار: ( نازل آخذ حقي)، وهو شعار يستهدف تحسين الأوضاع الاقتصادية وتحسين الخدمات التي فشلت السلطة في تقديمها من ماء وكهرباء ووضع اقتصادي مربح يكفل العيش الكريم لأبناء الشعب العراقي، الا أن السلطة واجهت المنتفضين بفيض من الرصاص الحي والقنابل الدخانية المميتة سقط على اثرها الشهداء والجرحى في ميدان ساحة التحرير في بغداد وغيرها من سوح التظاهر في المحافظات العراقية: الناصرية وكربلاء والنجف والبصرة وبابل والسماوة وغيرها من المدن العراقية، عند

ذاك حدث تطور سردي في مسار الاحداث ليتحول الشعار من ( نازل آخذ حقي) الذي يحمل دلالة الفردية (نازل آخذ) للحصول على ما يريده هو التي عززت دلالتها ياء المتكلم في ( حقي) الى شعار يتصف بالشمولية والجمع ألا وهو (نريد وطن)، ففعل الإرادة هنا (نريد) هو فعل تجاوز المطلب الفردي الى المطلب الجماهيري، فكان الوطن هو الصوت الذي لا يعلو عليه صوت في كل ساحات التظاهر، فأنتج هذا الشعار شعارات أخرى تشظت عنه، بعضها يدخل في باب التمني والبعض الآخر في ميدان الوصف، ومنها على سبيل المثال لا الحصر:

(حرر قيودك يا وطن) و(العراق ينتفض) و (لأجلك فقط ياعراق) و(باجر نرد الوطن للوطن) و(قاوم ارجوك يا وطني، فاجئ من ينتظر انهيارك)

و (نريد وطن ...مو تراب وجفن) وغيرها من المدونات التي تحيل الى انتاج معنى افتقده العراقيون منذ عام 2003 يتعلق بتوحيد الهوية الوطنية والانضواء تحت خيمتها في الوقت الذي يعانى منه العراق من تشظ هوباتي توزع بين الطائفية والقومية والحزبية.

تعرض ثوار ثورة تشرين لشى أنواع التنكيل والخطف والقتل على الرغم من سلمية الثورة، فكلما اشتد قمع السلطة للمنتفضين ظهرت شعارات أخرى تفضح ممارساتها وتعريها لتكشف للراي العام العالمي دموية السلطة على ارض الواقع، يقابله خطاب سلطوي حميم في ظاهره، زائف في حقيقته يتبنى النظرية السوفية (سوف نقدم ورقة إصلاحات... سوف نحقق في الحوادث.... سوف نكشف الجناة .... ستكون لنا وقفة ...) وغيرها من أساليب التسويف التي وردت في خطابات السلطة.

#### التناص

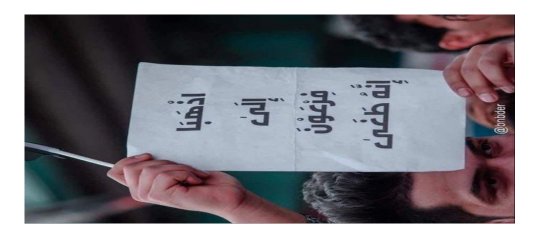
يمثل الموروث ثقافة الشعوب، وهو محصلة للعديد من التجارب التي مرت بها الإنسانية، ليشكل هذا الموروث معطا مهما من واقع الشعوب الآني، تعتز به وتوظفه في تجارها وحياتها اليومية، وهذا التوظيف عبر عنه النقد الحديث بالتناص، الذي عرفه جيرار جنيت بأنه (علاقة حضور مشترك بين نصين أو عدد من النصوص بطريقة استحضارية وهي في أغلب الأحيان الحضور الفعلي لنص في نص آخر) $^{7}$ ، فهو اذن استدعاء لنصوص أخرى وتوظيفها في نصوص جديدة.

تنوع الموروث الذي وظفه المتظاهرون ما بين ديني وتاريخي وادبي وانساني، وما لا شك فيه أن حضور الموروث في شعارات الثورة كان إضفاءً لشرعية قيامها، ويمكننا عدَّهُ من مكامن قوتها، فهو توظيف أراد به المنتفضون التعبير من خلاله عن رؤياهم إزاء ما يتعرضون له في الواقع من ممارسات قمعية.

## التناص القرآني

لا شك أن الدين يمثل عنصر استلهام هائل ومؤثر في الثوار، ولاسيما أن طبقة الثوار شملت مختلف طبقات الشعب العراقي من سائق (التك تك) الى الأستاذ الجامعي، وبناءا على هذا التنوع الثقافي جاء التوظيف الديني ليحاكي حكاية الثورة التي أطلقها الفقراء والمسحوقين قبل غيرهم من طبقات الشعب الأخرى التي انضمت لقوى الثورة وساندتها لاحقاً، فجاء هذا التوظيف ليحاكي حال الثورة وأسباب قيامها ولا سيما ما يتعلق بانهيار الطواغيت، فرُفع شعار:8

# اذْهَبَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَىٰ



فسياق الآية الكريمة يتناسب ومقام قيام الثورة؛ لان (منزلة النص القرآني في الإسلام أصبح أكثر النصوص في التاريخ إلهاما ...) و، فكان فرعون معادلا موضوعيا لمفهوم السلطة التي طغت وافسدت في البلاد، ولذا على الشعب ان يقف إزاء فسادها وتوجهاتها القمعية. ويتنوع التوظيف الديني للنص القرآني في شعارات الثورة ليشكل في بعضها تناصاً مع الآيات الكريمة ومنها:

## لكم دينكم ولي وطني



وفيه عدول عن الآية الكريمة (لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِي دِينِ) فالشعار يعكس حالة واقعية استقاها من مضمون النص القرآني، فالمدونة اللغوية للشعار تستهدف الفصل بين السلطة التي تقودها الأحزاب الإسلامية التي عبثت بمقدرات البلد من خلال سياساتها الفاشلة لتنتج وضعا مأساويا نتج عنه الفعل الثوري هذا، وبين الثوار المنتفضين الذين يمثلون الانتماء الوطني الحقيقي لهذا البلد، فالثوار يحمّلون هذه الأحزاب كل الويلات التي مربها العراق من عام 2003 الى يوم قيام الثورة، فكانت هذه الأحزاب على اختلاف انتماءاتها المذهبية سبباً في اشعال فتيل الفتنة الطائفية التي أدت الى تمزيق الوطن الى اوصال شتى، وربما الى ضياعه بعدما احتلت داعش اكثر من ثلث العراق، فالوطن وخيمته التي تتسع لجميع أبنائه هي الضمانة الحقيقية للحفاظ عليه. وقد تجسد هذا الفهم الواعي أيضا في شعارات أخرى مثل:

### أشهد أن لا وطن إلا العراق



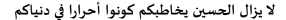
فهو عدول عن قوله (اشهد ان لا إله الا الله)، فكما أن الايمان بوحدانية الله جل جلاله هو أساس الايمان، فأن الايمان بمفهوم الوطنية لا يتجلى إلا في الإخلاص لهذا الوطن، وكأن الولاء للعراق هو مثال الأكثر تجلية لمفهوم الوطنية نفسه.

## التناص التاريخي

يستدعي الثوار شخصيات تاريخية عدة، ويبدو ان هذه الاستحضار هو في حقيقته استدعاء للمعطيات الفكرية والسلوكية لتلك الشخصيات في ترسيخ مفهوم الدول والسلطة في آن واحد، ولا سيما إذا كانت تلك الشخصيات تمثل نموذجاً فذاً لمفهوم السلطة العادلة، يقابله في الواقع العراقي تماثلا في الانتماء السلطوي إزاء تقويض سلوكي مأزوم بفعل السلطة التي تتعكز على تراث تلك الشخصيات، بل تدّعي السير على مبادئها، ولذا كانت هذه الشعارات هي الأكثر وقعاً على السلطة نفسها التي تُسيرها الأحزاب الإسلامية الماسكة لزمام السلطة، فظهر شعار:

### أين أنتم من عدل على أيها المفسدون

فالعدل هو أساس المفاضلة بين علي عليه السلام والأحزاب الإسلامية التي تدًعي انتمائها لمبادئه، وكأننا في هذا الشعار بين معنيين متضادين: أحدهما يتجلى فيه العدل، والأخريمثل ايقونة الفساد الذي أنتج هذا الواقع المزري الذي يعشه الشعب العراقي، وهذا يقود الى نتيجة مفادها: أن الخروج على هؤلاء المفسدين هو واجب ديني واخلاقي يدعم شرعية الثورة وقيامها. ولم تكن شخصية الامام الحسين بن على عليه السلام بعيدة عن شعارات ثورة تشرين بل كانت حاضرة بقوة ولاسيما ان الحسين عليه السلام هو أيقونة التضحية والفداء والاصلاح، فالحسين يعني الثورة على الظلم، وهو اشهار بالرفض للسلطة الباغية ومثال ذلك:





فالشعار يستهدف فئتين: الأولى هي السلطة الحاكمة ومن ورائها الأحزاب الإسلامية، والاخرى هي الفئة التي لم تخرج مع الثوار من أبناء الشعب، فخطاب الامام الحسين عليه السلام في حينه يهدف الى غاية تحريضية للقيام على السلطان الجائر وعدم الانصياع لممارساته اللاسلامية، وقد افاد الثوار من هذا المضمون الذي ينماز بقوة تشريعه لكونه صادر من ابن بنت رسول الله عليه الصلاة والسلام، في حث الجماهير على مواجهة السلطة القمعية التي لم تدخر جهدا في قمع المتظاهرين، فكانت المواجهة الحتمية للجماهير مع الموت تحت خطاب آخر مثل عمقاً دينياً يعود انتاجه الى اكثر من 1380 عام تقريبا تبناه الشخص ذاته وهو يوجه الإبادة الجماعية لآل بيت الرسول عليه الصلاة والسلام، فكان شعار:

### ههات منا الذلة

وتكشف الدلالة الضمنية لهذا الشعار عن امرين: إرادة الثوار جعل الثورة الحسينية منطلقا لثورتهم؛ بكونها تجسيداً لفكرة الثورة في حد ذاتها وليس من منطلق طائفي عقائدي، وهذا ما يعززه مضمون شعار:

### حسين ثورة وهاي ثورة واحنه واحدنا شهيد



والأمر الآخر أراد من خلاله الثوار ارسال رسالة للسلطة تدل على ثباتهم في سوح التظاهر لحين تلبية المطالب او نيل الشهادة كما نالها الامام الحسين علية السلام في طف كربلاء، فلا تراجع في موقف الثوار عن مطالبهم التي خرجوا من اجلها.

## التناص الأدبي

تجسد الادب والفن في سرديات الثورة بشكل لافت تجلى من خلال توظيف الأبيات الشعربة والمقولات الأدبية التي تعبر عن الثورة والثوار والحقوق، ولعل من أشهرها البيت الخالد

للشاعر التونسي أبو القاسم الشابي الذي أصبح نشيدا لثوار الربيع العربي وليس فقط عند ثوار العراق:

#### إذا الشعب يوما أراد الحياة فلابد ان يستجيب القدر

الا أن ما يميز توظيف الثوار لهذا البيت أنهم طوعوا البيت بما يتماشى ودلالة شعار الثورة الرئيس الذي تمثل ب(نريد وطن)، ف(الجماعة الشعبية تمارس دوماً عملية اقصاء متوالية لنصوص وكلام ، وتستبدل بها نصوصا وكلاما آخر)(11)، فالثوار يراعون المضمون على حساب الجوانب الفنية ، فأصبح على الشكل الآتى:

إذا الشعب يوماً أراد الوطن فلابد أن يترك عبادة الصنم



فإذا أردتَ وطناً عليك ان لا تُصِنّم الحاكم ولا تصنع منه دكتاتورا، فالتصنيم انما هو من صنع الشعوب، فالتطويع لبيت الشابي وتشكيله الجديد ينبع من عمق المعاناة التي يعيشها الشعب العراقي في ظل حكومة ضعيفة لا قرار لها، حكومة تسيرها الأحزاب المتسلطة على المشهد السياسي التي شكلت السلطة نفسها. ومن القصائد التي سجلت حضورها في سوح التظاهر في ثورة تشربن العراقية قصيدة الجواهري التي القاها في (أبو ظبي) في عام 1979اذ يقول فها:

# سينهض من صميم اليأس جيل عنيد البأس

يجد الثوار في هذا البيت ضالتهم وكأن الجواهري الكبير قد خصهم مستشرفاً ثورتهم هذه، بل هو معادل موضوعي لهم. (12) فالثوار يعتقدون أن الجيل الذي عناه الجواهري في قصيدته هذه هو هذا الجيل الذي وصفه الشاعر بالعنيد وصاحب البأس. ولم يقتصر حضور الجواهري على هذا البيت بل نجده في بيت آخر وظفه الثوار نتيجة تداعيات حدثت خلال مسيرة الثورة، اذ

وصفت السلطة المنتفضين بأنهم يتبعون اجندات خارجية وينفذون توجهاتها مقابل مكاسب مادية او سياسية حيث ظهر مصطلح (الجوكرية)، ولم يجد الثوار ردا أكثر دلالة على هذه الادعاءات من قصيدة ينسبها الجمهور للجواهري إذ قال فيها: (13)

# سل مضجعيك يا ابن الزنا أأنت عراقي أم أنا

فهذا البيت جاء ردا على تلفيقات السلطة ومن ورائها الأحزاب السياسية على اتهامهم بالولاء للخارج بقصد تشويه سمعة المنتفضين وسحب التعاطف الشعبي الذي حظيّت به الثورة ولاسيما بعد ثباتها ورباطة جأش ثوارها، واجهاض رهان اطالت الوقت الذي كانت تعول عليه السلطة في اسقاط الثورة وتثبيط عزيمة الثوار.

ومن الابيات التي سجلت حضورا في شعارات الثورة شطر من قصيدة (الثائر المتمرد) للشاعر مهذل الصقور، اذ وجد فيه المنتفضون بعدا من ابعاد التجربة الثورية، فكان استدعائها تعبيرا عن واقع حالهم وهم يجابهون السلطة بخطاب بلاغي يحمل دلالة التحدي والصمود، وهم يواجهون القتل والتنكيل من السلطة، فكان الشطر لسان حال الثوار، وفي الوقت ذاته هو لتثبيط عمل السلطة:

عبثاً تحاول لا فناء لثائرٍ أنا كالقيامة ذات يوم آت



فسطر الاول يعكس بجلاء ايمان المتظاهرين بمبادئ الثورة واستعدادهم اللامتناه في التضحية من اجل ادامتها وتحقيق مطالبها، وإن كانوا يتعرضون لإبادة جماعية تقوم بها السلطة واحزابها.

ويستلهم المتظاهرون أيضا مقطعاً من قصيدة شهيرة للشاعر عبد الحسن زلزلة يُخاطب فيها الحسين في ذكرى استشهاده:<sup>14</sup>

#### هذى دماك على فمى تتكلم ماذا يقول الشعر إن نطق الدمُ



وهنا يتداخل نسيج الواقع الثوري مع النص المستدعى ليشكل بنية متلاحمة من دم الحسين عليه الثائر، ودم شهداء الثورة، فالإصلاح هو الهدف المشترك الذي يجمع بين ثورة الحسين عليه السلام وثورة تشرين، وثمة عامل آخر يجمع بين الثورتين، وهو فاسد السلطة التي تمسك بزمام الامور وتغوّلها على الشعب.

ومن الشعارات التي استقاها الثوار من النتاج الشعري هو شعار:

# الموت أجمل في بلادي من سواه

وهو شطر من قصيدة للشاعر العراقي المغترب رزاق عبود، الذي هو في أساسه تناص مع الشاعر السياب في قصيدته التي يقول فيها:

# الشمس أجمل في بلادي من سواها

ولكثرة الشهداء الذين سقطوا برصاص السلطة واغتيالاتها حيث تحول سوح التظاهر الى معارك حقيقية بين متظاهرين عزل ومليشيات تابعة للأحزاب السياسية تحت غطاء ومرأى السلطة، فستبغت هذه الساحات باللون الأحمر لكثرة الدماء التي سالت، بل تحولت هذه الساحات الى ساحات حرب حقيقية، فكان شبح الموت يحوم فوقها في كل يوم، ولا يخرج عنها خالي الوفاض، فلم يجد الثوار ابلغ من بيت رزاق عبود ليكون معبرا عما يحدث لهؤلاء الشبان العزل وهم يواجهون رصاص سلطة الأحزاب بصدور عارية، فكانت صور الموت الأكثر ابلاغاً من سواها.

#### توظيف الأغانى العراقية

لم يقتصر الثوار على توظيف الشعر في صياغة شعاراتهم، وانما ذهبوا الى أبعد من ذلك لكسب اكبر قدر من أبناء الشعب، فضلا عن إلفات النظر بقصد تسجيل المائز من ممارسات الثوار لتوصيل رسالة تحدي للسلطة على ثباتهم على الرغم من الإبادة التي يتعرضون لها، ومن الممكن إدخالها في باب السخرية من السلطة، وبما يسمى بمصطلح (التحشيش) في اللغة العراقية الدارجة ونعني به تحوير كلمات الأغاني بما يتلاءم مع الحالة الآنية التي يمر بها الافراد أو الجماعات لأثارة السخرية والاضحاك، فضلا عن اثارة الانتباه للمضمون من خلال احداث صدمة لأفق توقع الفرد الذي حفظ ذلك السياق في ذاكرته الجمعية، ليتفاجأه بسياق آخر يتخلف تماما من حيث المضمون. ومن هذه الأغاني أغنية (تايبين) للفنان العراقي ياس خضر ومن كلمات الشاعر داوود الغنام، فتم تحوير كلمات الأغنية الى:15

تايبين ...... ولا نمر مرة بدربكم فاسدين ..... وعمت عين الينتخبكم غلطه مرت وانتهت... زمرت الغش فرهدت والخمط هو خمطكم .... الخمط هو خمطكم



حمّل الثوار كلمات الاغنية مدلولات مواقفهم الثائرة ضد الأحزاب الحاكمة التي لم تجلب للعراق سوى الفساد والدمار والفتنة وانهيار الدولة، فالهم الذي حملته الكلمات المحورة (التحشيش) هو السبب الأول الذي من أجله قامت الثورة وهو الفساد الذي عصف بمفهوم الدولة ذاته، والذي استشرى في ظل الحكومات التي تعاقبت على إدارة البلاد بعد سقوط النظام البعثي، فكان فسادا في منظومة التشريع (الدستور)، وفي نظام إدارة الدولة، الذي أنتج

منظومة سياسية فاشلة سمحت بقصد وجهل وغباء بضياع مقدرات البلد طوال عمر النظام الجديد. ومن الأغاني الأخرى التي وظف كلماتها الثوار اغنية (ياحريمة) للفنان حسين نعمة وهي للشاعر ناظم السماوي، وهي من حيث الموضوع أيضا تعالج ظاهرة الفساد بمفهومه العام الذي يستشري في العراق، وتحدد من هو المفسد الذي أضاع مقدرات البلد: 16

# يا حريمه انباكت الخيرات من حلك اليتامه يا حريمه الباكهن قلد علي ولابس عمامه

اكتسب التحوير(التحشيش) الجديد لكلمات الاغنية طابعاً مغايرا لما كانت عليه في الأصل بشكل يخدم رؤى الثورة والهدف من توظيفها، فكان التوظيف من أجل فضح الأحزاب الدينية الفاسدة التي تدعي الانتماء للدين ولاسيما تلك التي تنسبُ نفسها لعلي ابن ابي طالب عليه السلام، وفي الوقت ذاته تشتغل بوصفها مصدرا للتشريع الفقهي وسيمائيتها العمامة.

#### التناص مع المنجز الغربي

لم يقتصر التوظيف على المنجز الثقافي العربي بل تعدى ذلك الى المنجز الثقافي الغربي ولاسيما تلك المنجزات التي تتعلق بالثورات والحريات، اذ وظف الثوار بعض شعارات الثورة الفرنسية الذي ينسب لميرابو خطيب تلك الثورة الذي يقول (اشنقوا آخر ملك بأمعاء آخر قسيس)<sup>17</sup> فقد طوعه الثوار ليتوافق مع معطيات الوضع السياسي الحالي في العراق والذي خرج عليه المنتفضون ليكون:

نتمنی أن یُشنق آخر سیاسي فاسد بعمامة آخر رجل دین خائن



فالشعار الجديد وإن كان مضمونه يتوافق مع الأصل إلا أنه يختلف معه من حيث الأدوات والرؤى وبما يتوافق مع الطابع السلمي للثورة، فكان التمني الذي تضمن اجراء فعل الخلاص من هذه الطبقة الفاسدة من خلال المحاكم المختصة وليس بالفوضى وردات الفعل الشعبوية المتحصلة من دلالة الفعل (اشنقوا)، وهذا يدخل من باب سلمية الثورة، فالتحريض الذي تضمن الشعار الجديد هو تحريض مسؤول يقوم على رؤية واعية لمستقبل الدولة، فالحفاظ على نظامها وعلى مؤسساتها هو مسؤولية كل أبناء الشعب العراقي بغض النظر عن انتماءاتهم الأيديولوجية والدينية والقومية، فضلا عن أنه حدد عمامة رجل الدين الذ وصفه بالخائن، فالثورة لا تقف موقفا معادياً للدين أنما تستهدف رجل الدين الذي يكن بولائه لغير وطنه.

#### السخربة والتهكم

تعني السخرية عند ابن منظور الهزء والضحك والقهر والتذليل. <sup>18</sup> وعن المعنى ذاته تحدث الفيروز آبادي فهي الهزء والقهر والتسخير. <sup>19</sup> أما في الاصطلاح فالسخرية هي (نوع من التأليف الادبي...يقوم على أساس الانتقاد للرذائل والحماقات والنقائص الإنسانية، الفردية منها والجمعية) <sup>20</sup>، ويرى بعضهم أن السخرية تجسد لموقف رافض ومنتقد للواقع في اطار الضحك الذي يستفز المتلقي <sup>12</sup>، فتستنهض همة الثوار، وعدَّها عماد عبد اللطيف (آلية شائعة من اليات مقاومة السلطة) (<sup>22</sup>)، ولذا لم يكن ثوار تشرين غافلين عن هذه الالية من خلال إشاعة روح الفكاهة والضحك فضلا عن المضمون التحريضي الذي توفره ضد الطبقة السياسية التي عصفت بمقدرات الشعب وافقرته حد الاملاق، ومن شواهد ذلك توظيف محرك البحث (غوغل) في انتاج النص الساخر:

يبحث أحدهم عن (أكبر حرامية في العالم) لتكون الإجابة: هل كنت تقصد نواب البرلمان العراقي.



ففي هذا النص الساخر يندد الثوار بحجم الفساد المستشري في البلاد، ولاسيما أنه يستهدف السلطة التشريعية التي تشرع القوانين، فاذا كانت فساد هذه السلطة معرف لدى محرك البحث العالمي حتى أصبح ايقونة كلمة الفساد عالمياً، فكيف هو الحال في مؤسسات الدولة الأخرى!!!!!

لا تتخذ السخرية في مدونات الثورة اللغوية طابعا واحدا، بل جاءت بأشكال مختلفة، يجمعها هدف واحد هو بناء نظام مؤسساتي حقيقي للدولة العراقية يقوده المخلصون من أبنائها، والتخلص من الطبقة السياسية الحالية التي اهدرت مقدرات البلد بل واسهمت في تفتته وضياعه، وعملت على تشظي هويته الوطنية بدوافع ضيقة لا تتعدى في ابعد مدياتها المنافع الشخصية والحزبية، في موضوع الهوية الوطنية علّق المتظاهرون على جدران ساحة التحرير قطعة سوداء كُتب علها:

انتقلت الى رحمة الله الطائفية عمر 16سنة من 9/ 4/ 2003 لغاية 1/ 10/ 2019 وسيقام مجلس العزاء في ساحة التحرير انا لله وإنا اليه راجعون



الاشهار أعلاه هو نعي لأحزاب السياسية التي تُنصب السلطة في العراق من باب تقاسم الكعكة بين الشيعة والسنة والاكراد على أساس حزبي، وليس على أساس الكفاءة والتخصص والخبرة، ومن اهم أدوات هذه السياسة هو العزف على وتر الطائفية الذي عصف بالبلاد في سنة 2006 وما بعدها، فهذا الإشهار هو ايذان بطي صفحة الطائفية التي انتجت آلاف المغدورين من الأبرياء الذين لم يقف ذووهم الى اليوم على اشلائهم.

ولم يكن الدعاء المشفوع بروح الفكاهة وفي مضمونه رسالة بلاغية كبيرة بعيدا عن متبنيات الثوار، فقد كتبوا:

الشعب يربد الإعمار والأعمار بيد الله والله يأخذ اعماركم

تمثلت السخرية هنا في لفظة (اعمار) باختلاف وضع الهمزة فها، ففي الأولى جاءت بكسر الهمزة بمعنى البناء والتشيد، أما الثانية فكانت بفتح الهمزة وتأتي بمعنى العمر (السن)، ومن ثم ختم المشهر بالدعاء من الله يأخذ اعمار هذه الطبقة السياسة، ولعل من نافلة القول: إن السياسة كانت هدفاً للسخرية منذ زمن ليس بالقريب؛ ولعل سبب ذلك خلق الجرأة عند الجماهير لاستهداف السلطة السياسية وكسر هيبتها في نفوسهم، ولعل من هذه الشعارات التي وظفت السخرية مشفوعة برسوم كاريكاتورية، وبحمولات لغوية:

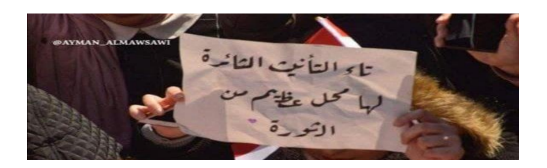
یا مسؤول یاسمین کافی بوك باسم الدین



فالمسؤول هنا يمثل السلطة التي عاثت فسادا، بل أصبحت ايقونة السرقة في العراق، فهم يتنعمون بحياة البذخ والرفاهية لحد التخمة من جراء سرقاتهم لمقدرات الشعب العراقي، فالسخرية هنا وظفها الثوار بقصد جلد ظهور المسؤولين 23 وفضح حقيقتهم، وتعرية جرائمهم. المرأة وشعارات الثورة

ازاح الحراك الثوري في العراق عن موقف ساهمت به المرأة التي لم تتردد في النزول الى الساحات والمشاركة مع الرجل كاسرة بذلك كل تابوهات المنع التي فرضتها القيود الاجتماعية والدينية والسياسية، وقد نتج عن هذا الحراك النسوي شعارات خاصة بالمرأة ذاتها جاءت ردة فعل على الأصوات السياسية التي ارادت تحجيم دورها، ولاسيما تلك الأصوات التي وظفت الدين في خطابها السياسي، فتبنوا حرمة الاختلاط بين الجنسين، وانكار صوت المرأة لكونه عورة، وتارة حرمة خروجها من بيتها، وكل الاساليب التي ظنوا انها ستثني المرأة عن الخروج والمشاركة مع الثوار، الا أن هذه الأساليب المفضوحة لم تثن المرأة على مواصلة اثبات حضورها في ساحات التظاهر وفي مختلف المدن العراقية، فكان حالها كحال الرجل تواجه العنف والتهديد والقتل والخطف، مظهرة بذلك صلابة واصرارا، تجسد كل ذلك في مدونات لغوية غطت ساحات التظاهر ومنها:

تاء التأنيث الثائرة
 لها محل عظيم من الثورة



احذر إذا غضبنا
 نساء العراق

انتِ الثورة
 وهم العورة



### صوتك ثورة

تجسد هذه المدونات خطابا نسويا متطلعاً لرأي حر ومنصف يعي وجود المرأة وحضورها بوصفها فاعلا رئيساً في الساحة المجتمعية والسياسية من خلال تحملها مسؤولية أداء الأدوار المناطة بها، بوصفها أماً واختاً ومناضلة ومشاركة، والمرأة هنا تحدت السلطة السياسية المتمثلة بأحزابها التي وظف الدين في خطابها السياسي والتي حاولت جاهدة منعها في الانخراط في الثورة ومناصرة الثوار المنتفضين، ومما لاشك فيه أن الشعارات التي رفعتها المرأة لا تختلف مضمونا عن شعارات المتظاهرين بشكل عام، بل هي تنهل منها لاتحاد الأهداف والغايات، الا أن ما يميز المرأة هنا أنها إرادة لجم الأصوات التي شككت بقدراتها، وحاولت النيل من وجودها في ساحات التظاهر، وفاعليتها فها.



#### شعارات الثوارفي مواجهة خطاب السلطة

ألقي رئيس الوزراء العراقي عادل عبد المهدي خطابين او أكثر خلال الثورة لمحاولة تهدئة الأوضاع والتخفيف من حدة الغضب الجماهيري، فجاء خطاب عبد المهدي الثاني محملا بالوعود والإصلاح، وكان من أهم الأمور التي تناولها تلك الخطابات ما يأتي:

- 1- التأكيد على الديمقراطية الجديدة، وحربة التعبير.
- 2- التشكيك بالمتظاهرين (التأكيد على بعض الأساليب التي خرجت عن الإطار السلمي).
  - 3- الوعود التي حملها الخطاب:
  - 1- اخراج المعتقلين من المتظاهرين من السجون.
    - 2- تخصيص رواتب للعوائل المحدودة الدخل.
  - 3- تشكيل لجان تحقيق بشأن استخدام العنف ضد المتظاهرين.
    - 4- النظر في مطالب المتظاهرين الإصلاحية ومكافحة الفساد.

يبدو أن خطاب عبد المهدي كان متماثلا مع خاطبات الحكومات العربية أبان الربيع العربي فضلا عن ذلك أن الخطاب ذاته يفتقد الى استراتيجيات تؤهله لئن يكون خطاباً مؤثراً في المتلقي الى جانب أمرٍ مهم وهو ما يتعلق ب(الأيتوس) 24 عند ارسطو، وهو متكلم الخطاب، ويحدد باتريك شارودو الايتوس السياسي في نوعين: وهما ما يتعلق بالمصداقية والفضيلة، فالمصداقية هي التي تميز الخطيب بحيث يكسب ثقة الجماهير من خلال ابقائه بالوعود، أما الفضيلة فتعني بما يتعلق بالمتكلم من امانة واخلاقيات، وذهب ارسطو الى تحديد صفات المتكلم به (اللب والفضيلة والبر) 25 وهو يجد أن توفرها بالخطيب ضروري لأقناع سامعيه. وبالنظر لخطاب عبد المهدي، نجده يفتقد الى كل مقومات الاقناع أو التأثير في السامع؛ وذلك لانعدام ثقة الجماهير بالمتكلم نفسه، بعد أن انتفت منه الصفات التي حددها ارسطو للايتوس، فلم تكن الجماهير تستمع لخطاب عبد المهدي، بل كانت تنتظر استقالته، فجاءت ردود فعل الجماهير بشعارات ساخرة:

عادل عبد المهدي انت مثل فالفيردي لا تحل ولا تربط الشغلة كلها بيد مسى الارجنتيني على الرغم من تقريرية النص وبساطته إلا أنه اشتمل على تورية لطيفة (مسي الارجنتيني) ومن المؤكد أن الجماهير لا تعني اللاعب المعروف انما أرادت شخصية أخرى في دولة مجاورة، وعدم التصريح به كان لخشية التصفية الجسدية التي طالت شباب الثورة، وفي هذه التورية رسالة ابلاغية هامة موجهة للشعب وفي الوقت ذاته هي فضخ للسلطة وتعريتها، فالقرار ليس بيد رئيس الوزراء كما هو متعارف عليه، انما هو في أيادي خارجية اجنبية لا تنتي لهذا البلد، وهي التي تتلاعب بمقدرات الدولة، وبأرواح أبناء هذا البلد من خلال اجنداتها المتواجدة في العراق. ومن ردود الفعل على خطابات السلطة التي تضمنت الإصلاحات الوهمية نجد شعار:

# الإصلاح ميفيدكم أنتم شلع منريكم



فدلالة الرفض لكل تسويفات السلطة واضحة جلية في الشعار أعلاه وقد جاء باللغة المحكية العراقية.

#### بلاغة شعارات الثورة

انمازت شعارات ثورة تشرين العراقية بالانفعالية وهي سمة من سمات الادب الثوري، كونها محاولة للتحريض على الاقناع والتأثير، أُنتجت من صميم الحدث وانطلقت وقائع انتجها السياق الثوري بوصفه مؤلف أول لخطابات الثورة.26

افصحت شعارات ثورة تشرين عن مكنونات الجماهير الثائرة بعد أن التحمت ذات الفرد مع الآخر المختلف -مهما كان نوع الاختلاف -في ساحة التظاهر، فكونت أنا جمعية لترأب الصدع الهوياتي الذي عانى منه العراق منذ 2003، وجُمع شمل العراقيين تحت لواء الثورة، فانصهرت الانقسامات والهويات الفرعية في مكون واحد وهو الوطن الذي صدحت باسمه كل الشعارات، وقد اظهر ذلك انقلابا على المعادلة النسقية التي رسمتها السلطة، فأصبح للجمهور خطابه الخاص الذي يحمل مقومات وجوده، وهو يخوض صراعه مع السلطة.

جسدت البلاغة ملمحا اسلوبيا هاما في مدونات الثورة اللغوية، وقد تنوعت الصور البلاغية المختلفة توائماً مع معطيات واقع الاحتجاج، فلم تكن أساليب البديع بعيدة عن توظيفات الثوار في مدوناتهم اللغوية، فوظفوا أساليبه المتنوعة ومنها الجناس والطباق والتورية وغيرها. ومن شواهد ذلك شعار:

خرجنا لرمي النفايات خارج العراق. لم نخرج لإعادة تدويرها



هذا الشعار جاء بعد أن قدمت حكومة عبد المهدي استقالتها، وعرض الأحزاب مرشحا خلفاً له من صلب توجهاتها إلا ان الثوار جابهوا ذلك بكل حزم، لينتجوا الشعار أعلاه، وهو يعبر عن وجهة نظر الجماهير الثائرة الرافضة لهذا المرشح السياسي موظفين صورتين متضادتين يقومان على مفهوم التضاد البلاغي الذي يعتمد التضاد المتعدد في الجملة ونريد به اسلوب المقابلة الذي يقوم على أكثر من ضدين في البيت او الكلام(27)، وهذا ما تجلى في الشعار (خرجنا لرمي ساء ولم نخرج لإعادة....). ومن شواهد ذلك:

تك تك... اقتربت ساعتكم



فال(تك تك) هي العربة الصغيرة التي لعبت دورا كبيرا في نقل المصابين من ساحات التظاهر الى المستشفيات، وقد اظهر أصحاب هذه العربة شجاعة منقطعة النظير، والمفارقة انهم ينتمون الى الطبقة الأكثر فقرا في العراق، فهم يعتاشون وعائلاتهم على ما تدره هذه العربة من رزق من جرّاء ركوبها للتنقل من مكان الى آخر، فكان تضحية هؤلاء تفوق التصور، فهم مضحون بأنفسهم أولا وبمصدر رزقهم ثانياً، وهذا المعنى المتحصل من هذه اللفظة الذي أصبح هو الأقرب للمتلقي بدأ من تاريخ انطلاقة الثورة ، اما المعنى الآخر وهو الذي يسنده السياق في الشعار بوجود (ساعتكم) يُراد به دقات ثواني الساعة، دلالة على قرب إزاحة هذه الطبقة عن مقاليد الحكم، وفي الشعار تناص مع النص القرآني (واقتربت الساعة). ومن الشعارات التي اتكأت على أساليب البديع شعار:

نحن قوم حُسم أمرنا أما فوق الأرض أعزاء او تحت الأرض شهداء

فالمقابلة بين السطرين الثاني والثالث أوجد نتاجا دلاليا وموسيقيا لافتاً من حيث الدلالة والموسيقي، مما يحدث تفاعلاً من قبل الجماهير معه ولاسيما أنه جاء بألفاظ تقريرية بسيطة مفهومة لدى الجميع ممن يشكلون عصب الثورة، فالعزة تقابلها الشهادة ولا أمر غير ذلك، فأما فوق الأرض معززين مكرمين، وإما تحت الأرض شهداء مكرمين من الله سبحانه. ومن الشعارات التي وظفت الجناس:

#### أنتم بالعتاد وأنا بالعناد



وكذلك شعار:

### كل الخراب من الأحزاب

ومما لا يشكل عناءً على المتلقي تفحص الجناس غير التام الذي ورد في الشعار، الذي يراد به (أن تجيء الكلمة تجانس أخرى في بيت شعر وكلام ومجانستها لها ان تشبهها في تأليف حروفها..) (28) في الشعارين أعلاه، فالتوافق الصوتي ماثل بين (العتاد) و(العناد) وكذلك بين(الخراب) و(الأحزاب).

ومن الشعارات التي تمثلت فيها الاستعارة شعار: (حرر قيودك يا وطن)، وشعار (العراق ينتفض)، وشعار (وطني إذا ما نكدر نسندك نطيح وياك)، وهي استعارات أظهرت التحدي والإصرار على النهوض بالوطن وانقاذه من براثن الفساد والمفسدين ممن جاءت بهم الأحزاب الفاسدة.



الخاتمة

عودة على بدأ مرورا بما تقدم وصولا الى فضائنا هذا، أوصلنا البحث الى ملاحظ يمكن اجمالها بالآتى:

- إن لغة الجماهير لم تكن على مستو واحد، ولم تقتصر على طبقة واحدة، انما كان خطاب الثورة متنوعاً بتنوع الطبقات التي شاركت فيه، فما كانت للعربية الفصيحة حضورها الواسع، كان للغة الدارجة العراقية المحكية حضورها الخاص، وربما زاحتها في أحايين كثيرة؛ كونها لغة الجمهور بشكل عام.
- لم تكن بلاغة شعارات الجماهير بلاغة قصدية في قيمها الجمالية والفنية، بل كانت قصدية في مضمونها لنقل عمق القهر والمعاناة، وهي تحمل رسالة إنسانية جاءت استجابة للمتطلب الثوري الآني في كثير من الأحيان، فبعض الشعارات كانت آنية الإنتاج.
- يمكننا عدّ شعارات ثورة تشرين العراقية نصاً مفتوحاً انماز بسمة التعالق مع نصوص أخرى وبمضامين مختلفة، فلم يغب الادب والفن عن هذه الشعارات، فجاءت وهي تتناص مع التراث التاريخي والديني، وكذلك مع الفن المتمثل هنا في الاغنية العراقية.
- مثلت السخرية أسلوباً مائزاً في شعارات الثورة، إذ لم تكن غايتها الرئيسة الاضحاك بقدر ما كانت استهاضا للوعى الشعبي، ودفعه الى المشاركة الفعالة في الثورة ومساندتها.

- لم تخلو شعارات الثورة من وجود القيم الجمالية والفنية على الرغم من انها لم تكن من أولوياتها، فكان لأساليب البديع السبق في هذا الحضور فضلا عن الاستعارة؛ ولعل سبب ذلك كونها تدخل ضمن ابجديات الثقافة الجماهيرية الفطرية.
- اكدت اغلب الشعارات على الهوية الوطنية ونبذ الهويات الأخرى؛ لكونها المنتج الأساس لهذه الطبقة السياسية التي فشلت في انتاج سلطة وطنية حقيقية لها القدرة على قيادة الدولة وإعادة هيبة مؤسساتها على الافراد والجماعات.
- كان للمرأة شعاراتها الخاصة مضموناً، والتي اظهرتها بوصفها قيمة مركزية في الحشد الجماهيري المتواجد في ساحات التظاهر، تمثل قطباً من اقطاب رحى الثورة وليست مضافة أو داعمة.
- كان لتطويع النصوص الإبداعية الأدبية والفنية حضوره الفاعل في شعارات الثورة؛ وسبب ذلك يعود لأمرين: الأول أن هذه النصوص(الاصل) قد تجاوزت مرحلة الشيوع حتى غدت ثقافة الجمهور، وهذا يضمن للشعارات المُطوّعة نسبة شيوع عالية وسريعة جداً في أقل وقت ممكن، الأمر الاخر أن التطويع نفسه يكسر أفق التوقع ويثير الدهشة والفضول عند المتلقي؛ لاعتماده اسلوب المفارقة.

هذه بعض نتائج الدراسة، وثمة أخرى يمكن استقاؤها من بين سطورها.

#### قائمة المصادر

- القرآن الكريم.
- بارت رولان، اسطوريات، تر: قاسم المقداد، دار التكوين، 2012.
- مجموعة مؤلفين، آفاق التناصية، المفهوم والمنظور، تعربب: محمد خير البقاعي، مطابع الهيئة المصربة للكتاب، القاهرة، 1998.
- مجلى، نسيم ، امل دنقل : أمير شعراء الرفض، دار الجمهورية ،ط1، القاهرة، 2008.
  - ابن المعتز، عبد الله ، البديع، تح: اغتاطيوس كراتشكوفسكي، دار الحكمة، دمشق.
- العوادي، د. سعيد ، البلاغة الثائرة، خطاب الربيع العربي عناصر التشكيل ووظائف التأثير، اعداد وتقديم ، دار شهربار، البصرة، ط1،2017.
  - حاوي، د. صلاح حسن، بلاغة الجمهور (مفاهيم وتطبيقات)، تحرير وتقديم، د. عبد الوهاب صديقي، دار شهربار، البصرة، ط1،2017.
    - الجارم، على ، البلاغة الواضحة، مصطفى صفوان، دار المعارف، 2006.

- ماثیسن، أ.ف. ، ت.س. الیوت، الشاعر الناقد، تر: احسان عباس، المكتبة العصریة،
   بیروت، 1965.
- الجبوري، د. محمد فليح ، توظيف أساليب البديع في نقائض القرن الاول الهجري، دار تموز، دمشق، 2013.
  - عمران، حسان ، الثورة الفرنسية الأولى(1789-1799)، مركز إدراك للدراسات والاستشارات، 2016.
- ذهيبة حمو الحاج ، خطاب الثورة السورية من بلاغة المتكلم الى بلاغة الجمهور،
   (الشبكة العنكبوتية).
- عبد اللطيف د. عماد ، الخطابة السياسية في العصر الحديث/ المؤلف، الوسيط، الجمهور، دار العين للنشر، ط1، القاهرة، 2015.
  - ارسطو الخطابة، تر: عبد الرحمن بدوي، دار القلم، بيروت، 1979.

عبد الرحمن عبد الهادى ، سلطة النص، مينا للنشر والانتشار العربي، ط1، 1998.

- عبد الحميد د. شاكر ، الفكاهة والضحك (رؤية جديدة)، عالم الفكر ، ط1، الكويت،
   2003.
  - آبادي الفيروز، القاموس المحيط، مادة سخر، دار احياء التراث العربي، 1991.
    - ابن منضور، لسان العرب، مادة سخر، دار صادر، بيروت، 1968.
  - نجم خرستيو، النرجسية في ادب نزار قباني، دار الرائد العربي، بيروت، 1983.
- الغذامي عبد الله، النقد الثقافي، دراسة في الانساق العربية، دار الفكر العربي، ط3،
   ببروت، 2005.
  - ويكيبيديا الموسوعة الحرة.
- عبد الطيف د. عماد ، تحليل الخطاب السياسي، البلاغة، السلطة، المقاومة، دار كنوز المعرفة للنشر والتوزيع، عمان، ط1، 2020.
  - الشبكة العنكبوتية : http://iswy.co/e13ajh

#### الهوامش والإحالات

 <sup>1 -</sup> خطاب الثورة السورية من بلاغة المتكلم الى بلاغة الجمهور، حمو الحاج ذهيبة (الشبكة العنكبوتية).
 2 - ينظر: اسطوربات رولان بارت، تر: قاسم المقداد، دار التكوين، 2012 ،3.

- 3 ينظر: المصدر نفسه.
- 4- تحليل الخطاب السيامي، البلاغة، السلطة، المقاومة، د. عماد عبد الطيف، دار كنوز المعرفة للنشر والتوزيع، عمان، ط1، 2020، 339.
  - 5 البلاغة الثائرة، 134.
  - 6 البلاغة الواضحة، على الجارم، مصطفى صفوان، دار المعارف، 2006، 265.
- 7- آفاق التناصية، المفهوم والمنظور، مجموعة مؤلفين، تعريب: محمد خير البقاعي، مطابع الهيئة المصرية للكتاب، القاهرة، 1998، 132.
  - 8 طه/43.
  - 9 سلطة النص، عبد الهادي عبد الرحمن ، مينا للنشر والانتشار العربي ،ط1 ، 1998، 71.
    - 10 الكافرون/ 6.
    - 11 تحليل الخطاب السياسي، البلاغة، السلطة، المقاومة، 343.
    - 12 ت.س. اليوت، الشاعر الناقد، أ.ف. مائيسن، تر: احسان عباس، 132.
      - 13 لم نجدها في ديوان الجواهري.
- 14- البيت من قصيدة أُلقيت في الصحن الحسيني الشريف في منتصف اربعينيات القرن الماضي. وكاتبها هو الدكتور عبد الحسن على زلزلة وهو اقتصادي ودبلوماسي وشاعر عراقي، ولد في مدينة العمارة أو النجف سنة 1928، وتوفى في كندا سنة 2018. وينظر: وبكيبيديا الموسوعة الحرة.
  - 15 كلمات الاغنية الأصل هي: تايبين ما نمر مرة بدربكم
    - حالفین ما نرد یوم علی حبکم
      - غلطة مرت وانتهت
      - شمعة العشرة انطفت
        - و الذنب هو ذنبكم

.....

16 - كلمات الاغنية الأصل هي:

يا حريمة أنباكت [ سُرقت]الكلمات من فوق الشفايف يا حريمة، يا حريمة يا حريمة سنينك العشرين ما مرها العشق والعشق خايف، يا حريمة، يا حريمة

.....

- 17 الثورة الفرنسية الأولى(1789-1799)، حسان عمران، مركز إدراك للدراسات والاستشارات، 2016، 13. وبنظر: رابط المادة: http://iswy.co/e13ajh
  - 18 لسان العرب، مادة سخر، دار صادر، بيروت، 1968.
  - 19 القاموس المحيط، مادة سخر، دار احياء التراث العربي، 1991.
    - 20 الفكاهة والضحك (رؤبة جديدة) شاكر عبد الحميد، 44.

- 21 أمير الشعراء (أمل دنقل)، نسيم مجلى، 61.
- 22 تحليل الخطاب السياسي، البلاغة، السلطة، المقاومة، 352.
- 23 ينظر: النرجسية في ادب نزار قباني، خرستيو نجم، دار الرائد العربي، بيروت، 1983، 362.
  - 24 ينظر: الخطابة، ارسطو، تر: عبد الرحمن بدوي، 44.
    - 25 بلاغة الجمهور، 337.
    - 26 ينظر: النقد الثقافي، عبد الله الغذامي ، 136.
- 27 توظيف أساليب البديع في نقائض القرن الاول الهجري، د. محمد فليح الجبوري، دار تموز، دمشق، 2013، 260.
  - 28 البديع، عبد الله بن المعتز، تح: اغتاطيوس كراتشكوفسكي، دار الحكمة، دمشق 25.

# الاستجابات الجماهرية وفاعليتها في التغيير Public responses and their effectiveness in change

م. م عذراء علي نعمه الخفاجي
 كلية الآداب - قسم اللغة العربية
 – جامعة البصرة – العراق
 athraaali607@gmail.com

| تاريخ النشر: 2021/08/01 | تاريخ القبول: 2021/07/28 | تاريخ الإرسال:2021/07/06 |
|-------------------------|--------------------------|--------------------------|
|-------------------------|--------------------------|--------------------------|

#### Abstract:

Contemporary rhetorical attempts seek goals that connect them to life; and what has been accomplished (public rhetoric) is only one of those attempts that carry the life function; and the growing interest in public discourse and its effectiveness in society; is what gave vitality to this cognitive activity; as these discourses contribute to the change. Our intellectual orientations by getting rid of their hegemony; as well as the serious attempt to produce an eloquent audience that is aware and interacts with what is going on around it. This study revolves around the diverse and different public responses to an emergency religious phenomenon (the placement of the Kaaba model between the two holy mosques) and the effectiveness of these responses in changing; and this research aims to Proving the success of this cognitive achievement in advancing contemporary reality; and creating public awareness at the same time.



تسعى المحاولات البلاغية المعاصرة إلى غايات تصلها بالحياة، وما منجز (بلاغة الجمهور) إلا إحدى تلك المحاولات التي تحمل الوظيفة الحياتية، وتزايد الاهتمام بالخطابات الجماهيرية وفاعليتها في المجتمع، هو ما أعطى حيوية لهذا النشاط المعرفي، لما تسهم فيه هذه الخطابات من تغيير توجهاتنا الفكرية من خلال المتخلص من هيمنتها وكذلك المحاولة الجادة في إنتاج

جمهور بليغ يعي ويتفاعل بما يدور حوله. وتتمحور هذا الدراسة حول الاستجابات الجماهيرية المتنوعة والمختلفة ازاء ظاهرة دينية طارئة (وضع مجسم الكعبة بين الحرمين) ومدى فاعلية هذه الاستجابات في التغير، ويسروم هذا البحث إثبات نجاح هذا المنجز المعرفي في النهوض بالواقع المعاصر، وخلق وعي جماهيري في الآن نفسه.

الكلمات المفتاحية: الاستجابة، الجمهور، البلاغة، فاعلية التغيير مدخل:

قد نتساءل عن ممارساتنا الأدبية والفكرية، وكيفية اشتغالها في حل مشكلاتنا الواقعية التي تمس حياتنا بشكل مباشر، ((فاللغة، والأدب، والفن، والبلاغة، إنما هي مسخرة في خدمة الحياة التي لها الاحترام الأول، والمكانة المفضلة فنحن نتعلم الفنون، ونمارس البلاغة، وَنُعْنى بالثقافة؛ كي نصل في النهاية إلى مستوى عال من الحياة ولذلك لا نحتاج إلى أن نشرح للقارئ أن بلاغة الحياة أهم وأخطر من بلاغة اللغة)).

وتفرض مثل هذه الممارسات كسر النمطية في ردود الفعل أو الاستجابة عن جموع المتلقين.من خلال منتج معرفي معاصر أُطلق عليه (بلاغة الجمهور) الذي يتيح لقائمة الافراد التي تشاركنا الحياة وباختلاف مستوباتهم الفكرية والثقافية وكذلك البلاغية، في تحفيز الآراء التي قد تتقدم بالواقع الراهن. وأن سلطة الخطابات وخاصة الخطاب الديني وما يحمله القراث الشعبي الديني أو بالمعنى الادق ما تغذت عليه الذاكرة وشكلته لأنها الوسيط بيننا وبين القراث، ((فالذاكرة هي المسؤولة عن تصميم وقائع حياتنا ورسم معالم وجود هذه الحياة... وهي حاضنة للأحداث والشخصيات التاريخية))2.

وعلى الرغم من ذلك نجد هناك سلطة الانتقادات التي تشكل قوة مضادة تتضمن اراء وتوجهات للجمهور تقف بوجه تلك المحمولات التراثية المرتبطة

بالأحداث التاربخيــة التـى نظمتهـا الــذاكرة الجماعيــة المسـؤولة عــن توصـيل الافكار (( فالــذاكرة ليســت الماضــي أو الزمــان فحســب، بــل هــي وعيينـــا المســتمر بالماضي ومحأولة الارتداد المستمرك، ولذا صارت الذاكرة تمثلنا ونتمثل بها، لأنها هي المسؤولة عن وعينا ))3، وما تختزنه الـذاكرة من معرفة عن ظاهرة فرضت وجودها من خلال تكرارها خلال سنوات مضت من قبل بعض الأفراد النين حولوها من فعل إلى ظاهرة أو طقس ديني لأداء وظيفة معينة وأصبح لها وجود واقعى وتمكنت من فرض نفسها على المجتمع وتشترك في انتعاشها عدة امور منها العقائد والعادات ووجهات النظر المؤبدة ، وهذا الكلام لا يقتصر على الظواهر الدينية فحسب، بل يتعداه إلى اغلب المجالات الحياتيـة.وبعـد أن تحولـت ((مهـام علـم البلاغـة مـن دراسـة المفـردة فـي الجملـة داخل النص ودراسة النص داخل الخطاب إلى دراسة هذه المستوبات وعلاقتها بالمجتمع والسياقات التي انتجت فها، وبذلك تتم عملية بحث حياة الفعل البلاغي ووظائفه في المجتمع)) 4. جاء هذا النشاط المعرفي (بلاغة الجمهور) للتحرر من قدسية هذه الاحداث وهيمنتها من خلال اتاحة المجال وبحريــة للتصـدي لتلـك الطقـوس التـي تحولـت إلـي ظـواهر اجتماعيــة لهـا فاعليتها البلاغية، وبناء وعي جديد اتجاه الواقع الاجتماعي.

وهذا ما قصدنا اليه في هذا البحث بحيث اخترنا التركيدز على المتلقي اكثر من المنتج ، من خلال نموذج اعتبرناه يملك حظا وافرا من الحضور الاجتماعي، قد تلتقي نتائجه مع اشتغالاتنا الأدبية البلاغية المعاصرة ويظل حقل بلاغة الجمهور هو الاتجاه البلاغي الأكثر عناية بالمتلقي واستجاباته ودوره في مواجهة المشكلات الاجتماعية والسياسية والعلمية... الخ.

ويتوخى بحثنا الافادة مما حققته الدارسات المعاصرة للبلاغة، وما نتج عنها من إبراز دور الجمهور اتجاه أحد الممارسات أو الاعمال الدينية. ((لأن عصرنا هو عصرنا هو عصرالتحوّل على حد تعبير غوستاف لوسون جعل من

الطبقات الشعبية طبقات قائدة ))<sup>5</sup> ، فالجماهير لهم الفاعلية الأقوى على التغير وأعادت فهم الكثير من انظمة ومجالات الحياة ومن ضمنها الحياة الدينية وخاصة الفئة التي تقدم الأدلة المعرفية بحكم الاطلاع والقراءة وحتى النوع الخرمن الجماهير فهم بالتالي تنخرط وراء المسنف الأول من الجماهير.

#### أولاً: بلاغة الجمهور

تكمىن أهمية بلاغة الجمهور في الاقتراب وملامسة الرزمن والحدث الانسانيين الهامين الدنين يمسّان مصير هذا الانسان عن قرب، حتى يستطيع أن يقرر فها عن معرفة وعلم ووعي وإدراك ما يدور حوله، فان الاستجابات البليغة (المؤثرة المقنعة)وتمكين الجمهور وإعطاءه الفرصة تجدي نفعا اجتماعيا، وفي الآن ذاته تمكن ذلك الجمهور من التخلص من هيمنة الخطابات والأفكار والأعمال فبعد هذا الانفتاح التواصلي عبر وسائل التواصل الاجتماعي علينا الاخذ بعين الاعتبار بلاغة العامة واستجاباتهم لما يحدث في الواقع .فان ((غاية بلاغة الجمهور إمداد الانسان العادي الذي يشكل اللبنة الاساسية للجمهور بمعرفة تمكنه في حالة تعرضه لخطاب ما الكشف عن تحيزات الخطاب ومبالغاته ومغالطاته ومفارقاته للواقع )).

وبما ان للبلاغــة ثلاثــة أبعـاد أولهـا: التقنيـات الأسـلوبية التـي يتحلـى بهـا الخطـاب وظيفتهـا تحسـين الكـلام (الجماليـة)، والبعـد الثـاني: مجـال التقنيـات والمواضع الحجاجيـة التـي تــروم الاقنـاع (الإقناعيـة) أمـا البعـد الثالـث فإنهـا الوظيفـة التأثيريـة الإفهاميــة (المعرفيـة) فــان التركيــزعلـى البعـد الــوظيفي والتــأثيري هــو مــا يجعــل البلاغــة امبراطوريــة، لأن قصــرها علـى التقنيــات الأسـلوبية التـي تحســن الكـلام، أو اعتبارهـا وســيلة اقنـاع وحجـاج يحــد مــن فاعليتهـا المجتمـع ، فالبلاغــة تتعــدى عــن كونهـا قصــورا جماليـا بــل تســاهم مســاهمة جبــارة فـي حيـاة الفكـر الانسـاني وعــدم الاستســلام لبلاغــة جوفـاء لا

تجدي نفعا إلا لفئة متخصصة، لان ((فسن البلاغة يجب ان يكون في خدمة الحياة العصرية، يجب ان يتغيركي يخدمها، فلم يعد مجتمعنا في حاجة إلى البهارج، والزخارف البديعية، نحطم رؤوس أبنائنا بتعلمها أو ممارستها، ولكنا في حاجة إلى أن نجعال البلاغة فناً للتفكير الحسن والسديد ))7. مما يجعال للبلاغة روحا مختلفة. وعليه ينصب هذا البحث على التموضع بين البلاغة والمجتمع، فلكل فرد جهاز تفكير يخوله استعمال افكاره وبالتالي التعبير عنها بطريقة أو بأخرى.

يعتمد هذا التوجّه البلاغي المعاصر (بلاغة الجمهور)على منح استجابات المتلقى / الجمهور فسحة تنضوى على قدرة مفتوحة ذات أثر عبر تعليقات لأفكار قابعة في ذهنه مميطاً للثام عن ما يستتر في ذاكرته اتجاه الواقع الراهن ليكون سبيلا مؤدياً إلى الافصاح عن مكنوناته عبر تلك الوسائل التواصلية منتقيا من بين طيات ذهنه الجامع للكثير من التصورات معبرا عـن مـا يرـد قولـه عبـر تركيبـة جمـل مدروسـة أو غيـر مدروسـة ولهـذا الجمـل أثرها البالغ في التغيير ( وهذا ما سوف نثبته في بحثنا ). فإن (( بلاغة الجمهور هو احد المشروعات المعرفية التطويرية الراهنة في البلاغة العربية ))8، التي تسعى إلى انفتاح البلاغة على الممارسات الاجتماعية والخطابات البلاغيــة في الحيــاة اليوميــة والابتعــاد عــن جعلهــا حكــرا علــي الخطابــات الأكاديميـة وتمـارس نشـاطها على تلـك الخطابـات التي تـدير المجتمـع بشـكل أوسع بل وتوثر عليه تأثيرا هائلا. ((حتى ان توصيف هذه البلاغة بأنها بلاغة مناضلة أو ثائرة أو تحررك لأن مهمتها الأساس هو خلق الوعي بالتحرر وإنتاج خطابات تكتسب شرعية وجودها في المجتمع عبر بلاغتها ))9، وسذلك تبرز وظيفتها الاجتماعية بشكل جلى، في الكشف وإزالة اللثام عن الكثير من الممارسات والخطابات السلطوية والمهيمنة على النداكرة المجتمعية ومحاولة التغيير من خلال تقديم وعي معرفي ازاء هذه الخطابات. فهي ((بلاغة تستمد جمالها وتأثيرها من الأثر البلاغي الذي تحدثه الجماهير في عصر الاستجابات السريعة التي تتبنى هذه البلاغة، والتي خولتها الثورة الرقمية بوسائلها التي سهلت التواصل، وجعلت الانظمة التقليدية عاجزة عن تكميم أنفاسها كما في السابق ))<sup>10</sup>.

# ثانياً: خصائص مواقع التواصل الاجتماعي:

مما لا شك فيه ((أن شبكات التواصل الاجتماعي (الفيس بوك/توبتر) أحدثت طفرة نوعية ليس فقط في مجال الاتصال بين الأفراد والجماعات بل في نتائج وتأثير هذا الاتصال. والدور الذي يلعبه الاعلام الجديد وبشكل خاص شبكات التواصل الاجتماعي في تنمية الوعي وأعطت للمتلقى فرصاً لم يعهدها أو يألفها في التعبير عن الرأي وهي في حركة دينامكية من التطور فقد كان في بداياته في مجتمعاتنا على نطاق ضق ومحدود ثم ما لبث ان ازداد مع الوقت ليتحول من اداة اعلامية نصية عبر الكتابة إلى ردات سمعية وبصرية)) 11، فقد اتاحت هذه الوسائل وبحرية تامة التعبير عن ما يجول في خاطر المتلقى مما يتسنى للجمهور من اثبات فاعليته في ما يحدث. من خلال التعرف على خصائص تلك المواقع الخمس بين خاصية المشاركة التي تعطي فرصــة التفاعــل حــول المحتــوي المنشــور، والحواربــة حيــث اتاحــت لمسـتخدمها ولأول مرة امكانية التحدث فيما بينهم ومشاركة ردود افعالهم، والانفتاح العالمي، وبتمثل في توفير العديد من المعلومات الشخصية عن المستخدمين وقدرتهم على ابداء الآراء بأقل قدر ممكن من القيود، اضافة إلى العالمية التي تلغي الحواجز الجغرافية والمكانية، (( فالفرد في التواصل الاجتماعي كما أنه مستقبل وقارئ، فهو مرسل وكاتب ومشارك؛ فهي تلغي السلبية في التلقي في الإعلام التقليدي، وتعطى حيزاً للمشاركة الفاعلة من المشاهد والقارئ)) 12.

ما يتضمنه عمل هذا النشاط المعرفي (بلاغة الجمهور) التركير على التعليقات التي تتيحها خاصية المشاركة التي تعطي فرصة التفاعل حول المحتوى المنشور، وهذه التعليقات هي مجموعة من الخطابات التي قد

تتكون من جملة واحدة أو مجموعة من الجمل ترد بخصوص ذلك المحتوى، وقد تكون مؤسدة للمنشور (موقف دفاع) أو تأخذ موقف محايد، أو تاخذ موقف محايد، أو تاخذ موقف الضد (قد يكون موقف سيخربة أو هجومي)، وقد يحاؤل الجماهير في هذه التعليقات تحليل وتأويل مضمون المنشور بحسب الاختلاف بانواع التلقي وبمستوى البوعي الثقافي والعلمي الذي يمتلكه. ويمر التعليق بثلاثة مراحل الأولى: هي تحديد طبيعة النص من ظروف محيطة وتاريخ الكتابة وكافة المعلومات المتعلقة بالمنشور وتحديد اتجاهاته دينية أو سياسية أو غير ذلك وبعد هذه الخطوة يصدر المتلقي الحكم على الخطاب بالطول أو القصر من خلال الربط بين كل المتعلقات التي تحيط به وابداء الرأي، وان كل ما يقال أو يكتب يدخل ضمن قائمة التعليقات التي تحمل دلالات مجموعة من التحليلات للخطابات والاحداث الاجتماعية، وبذلك يلتقي مشروع بلاغة التعليور مع تحليل الخطاب في منطقة تقاطع.

#### ميدان الممارسة: استجابات الجمهور ومجسم الكعبة في كربلاء

إنمازهذا البحث التركيز على تعليقات الحشود الجماهيرية إزاء حادثة دينية تجسدت في وضع مجسم الكعبة في الحرم الحسيني بكربلاء والضجة الاعلامية التي دارت حول هذا الموضوع ما جعل الجهات المعنية تقوم برفع هذا المجسم بعد يومين من وضعه. وكانت الردود بين الرافض والمؤيد والساخر. وما هذا إلا دليل على تحفيز الوعي لما يدور حولنا . و هذه الصورة تمدنا بسلسة من المعاني والأفكار وبالتالي يقوم الجمهور بدوره في استخلاص هذه الدلالات وكل حسب مرجعياته.

اعتادت الحشود الجماهيرية على مشاهدة الطقوس لأنها أفعال بلاغية دينية، وتقوم هذه الحشود باستجابات مؤيدة لهذه الطقوس على اختلافها من حيث الزمان والمكان. فضلا عن أن الطقس ليس سلبيا، بل هو ممارسة

اجتماعية دينية، وله فاعلية في المجتمعات ومنها المجتمع العراقي بشكلها ووظيفتها البلاغية ((وأن ثمة عوامل وظروف داخلية وخارجية تسهم في تهيئة شكل الطقس وإبراز فاعليته مثل الظروف السياسية والاقتصادية والاجتماعية، ودراسة الطقوس بلاغيا ظاهرة اجتماعية بالدرجة الأولى فهي جزء من الممارسات الاجتماعية فهي فعل بلاغي ينتج مجموعة من الوظائف المتعاضدة فيما بينها التخييلية والاقناعية والاجتماعية والايديولوجية ولهذه الطقوس فاعلية في تأدية الغرض الذي من أجله مورس ويسعى الممارسون من خلاله تحقيق الهدافهم )) 13، ولكن السؤال الذي يطرح نفسه: كيف تتشكل الطقوس؟ وكيف تتحقق هيمنها؟

للتراث الشعبي أثر في تشكل الطقوس لأن التاريخ بدون تراث جثة هامدة وأن الطقوس والتقاليد والقيم كلها نسيج التراث الشعبي، ((فالتراث خزانة من النصوص والمعارف، تُقدَم هذه الخزانة عبر ما نسميه " الذاكرة " بوصفها الفهم المتراكم لهذا التراث، فهي التي تنظم صور التراث ومن ثم تملك قوة فرض هذا التنظيم ))14. وتأتى الـذاكرة لتلـتقط الصور من ذلك التراث وتعمل على صياغتها وترتيها. وإذا كانت الدلالة تستنفذ ثراء الصور فإنها تعلن عن معاني صريحة، فالصورة تمدنا برسالة نستقي معناها حينما نستحضر ما تحمله الناكرة من خلفيات متعلقة با، (( فالصورة هي إعادة تقديم، يعنى أنها في النهاية إحياء ))15، وهذا ما ينطبق على ما تحمله صورة مجسم الكعبة فقد كان إحياء للتراث الشعبي الديني من جهة استعادة هذه الظاهرة، وإحياء لحدث تاريخي ذات محمول يمحل عدة دلالات منها اثبات ولادة الشخصية التاريخية الدينية (الامام على عليه السلام)في الكعبة وبقود ذلك إلى تناسل دلالة أخرى تؤكد عظمة هذه الشخصية المرتبط بعظمـة المكان وقداسـته، وتفرد هـذه الشخصية بالولادة بهـذا المكان، فضلا عن إثبات حق المنزلة الخاصة لتلك الشخصية، وقربها من رب هذا البيت (الكعبة المشرفة) الذي فضله الله جذه الولادة دون العالمين، والكثير من المداليل التي تتبع هذه التأويلات التي تفصح عنها بلاغة تلك الصورة. إذن ما الذي أفقد هذه الصورة التعبيرية جزءا كبيرا من وظيفتها التواصلية عند الكثير من الجمهور ؟؟ والجواب هو اختلاف السياقات المتعلقة بوضع هذا المجسم مما أثار الكثير من التعليقات الجماهيرية المتنوعة.

أمّا عن كيفية تحقّق الهيمنة فهو من خلال إضفاء القدسية على هذه الطقوس. وعلى الرغم من أشر القراث الشعبي في إثبات الطقوس إلا أن ديمومته هي شرط من شروطه وتقوم الناكرة تلك الصياغة البشرية على التماشي مع تلك الطقوس بناء على رغبات الأفراد وتوجهاتهم المعرفية. على التماشي مع تلك الطقوس بناء على رغبات الأفراد وتوجهاتهم المعرفية. على الرغم من وضع مجسم الكعبة أكثر من مرة قبل النظام البائد، إلا أن هذه الحادثة لم تتكرر منند سنوات طويلة فمنند سنة 2003 وحرية القيام بالممارسات الدينية متاحة بشكل كامل، إلا أن الناس لم تشهد وضع هكذا المجسم وفي هذا الموضع بالتحديد، ونستطيع أن نعد هذه الحادثة ممارسة طارئة لا تخضع إلى مجمل الطقوس الدينية، وهذا أحد الأسباب التي فتحت باب التعليقات الجماهرية، فضلاعن هيمنة القدسية الدينية على هذه الحادثة إلا أن هذا لم يمنع تلك التعليقات المتباينة والتي تؤكد التخلص من سلطة الممارسات، وبالتالي فان هذه الحادثة تجرد نفسها من ثنائية الطقس والشعيرة وتوضع في صنف الممارسات الطارئة.

يشهد التراث الشعبي الكربلائي هكذا حادثة في سنة 1954م وفي سنة 1961م وكان يوضع لإداء مشهد توثيقي لنقل حادثة ولادة الامام علي عليه السلام في الكعبة المشرفة، باعتبار المشهد البصري ابلغ واقوى من الكلمة المكتوبة فالمجسم دعما للخطاب الديني لتأكيد المعلومات عن الاحداث التاريخية الدينية ((وهذه الظواهر تشكل جزءاً من وظيفة اللغة وتساعدها على أداء المعنى بشكل أفضل. لما تقدمه هذه الظواهر الانسانية البصرية من دلالات معرفية وسياقية تخدم اللغة وتساعدها في اداء وظيفتها في نقل

المعرفة والمعلومات ووظيفتها التواصلية والتأثيرية بشكل عام )) 16، وكانت هـذه الغايـة المقصودة مـن الوضع حيـث قـام أحـد المواكـب بإقامـة نفـس المجســم متزامنــة مـع الايــام القرببـة مــن الــولادة الشــربفة، إلا أن مــا أثــار الضحة الاعلامية هي زمن وضع المجسم يوم 2012/2/18 وهذا الوقت يسبق يوم الولادة بكثير فيوم الولادة يوم الجمعة المسادف 20/2/2021، فضلا عن الزمان، فإن مكان المجسم مُثيرا أيضا فقد وضع بالقرب من الحرم على أن مكانه في القراث الكربلائي، كان يُنصب يوم الولادة في ساحة البلوش المخصصة لإقامة التشابيه ومجالس العزاء بالقرب من تقاطع باب النجف، فهو مكان له خصوصية لتلك الممارسات وكما واضحا من خلال الصور أنه كان محاطاً بسور، حيث لا يُسمح لأي شخص التقرب منه أو الطواف حوله كما حدث هذه المرة، وبالنتيجة كانت هذه الاختلافات سببا في إثارة هذه الضجة الاعلامية. وإن إعادة الوعى بذلك التراث وفحص تفاصيل المعرفة من خلال أحد الأدوات التي أعطت الجموع الغفيرة الفرصة لـذلك مـن خـلال مـا صاغته الـذاكرة اتجـاه هـذه الطقـوس وتقديسـها، فجـاءت هـذه التقنيـة الجماهربـة لإعـادة الـوعي والتحـرر مـن هـذه القيـود، وابـداء تصريحات جربئة تعلن عن عدم تجلى الاقناع كعملية اجرائية اتجاه هذه الصورة الإقناعية المتمثلة بالمجسم.



تشابيه مجسم الكعبة في كربلاء عام ١٩٥٤م

وهذه الصورة لمجسم الكعبة هي من خزين القراث الديني الشيعي والفارق واضح حيث السور حول المجسم، فضلاعن اختلاف المكان فالموضع بعيد عن منطقة بين الحرمين.و بما أن مسألة فاعلية الخطاب بكل أنواعه حدث يجري خارج اللغة، لان ظروف انتاج الخطاب تشكل عنصرا اساسيا في بلورته، فهذا الاختلاف كان من الاسباب الأولى في اثارة الجمهور.

اعطى هـن النشاط المعرفي تصورا خاصا عـن التراث ومحأولة استرجاع ما خزنتـه الـذاكرة الجماعيـة مـن صور تحمـل نفس المجسم للإحاطـة بكـل ظـروف انتاجـه، وقـد تقتصررؤيـة بعـض الاشـخاص على حـدود الحادثـة دون الاطـلاع على تاريخها. بيـد ان هـذه الصور هي خيـر دليـل على توالها ولكـن بسنوات غير متتالية.



مقهى السيد علي البلوشي ويظهر خلفهم مجسم الكعبة عام ١٩٦١

وتكتسب بعض الأحداث صفة فكرية ذات دلالات دينية بيد أنها تفقد هذه الصفة باختلاف سياقاتها. فعلى الرغم من تشابه المجسم مع مجسم الكعبة الموضوع في الوقت القريب إلا أن اختلاف الظروف المحيطة من حيث المكان والزمان والسياق زعزعت الكثير من غايتها التواصلية .

((تعد دراسات التواصل اكثر الحقول المعرفية تماسا مع مشروع بلاغة الجمهـور، فعلـي مـدار القـرن الماضـي بأكملـه حظـي الجمهـور العمـومي باهتمـام أكاديمي متواصل... وتدشين ما اصبح يعرف بعصر الجماهير الغفيرة ))<sup>17</sup>، وعلى اختلاف مستوبات الجمهور الثقافية والعلمية الا ان دوره وفاعليته في التغيير واضحة. وفيما يلي نعرض نماذج من الاستجابات الجماهيرية عبر وسائل التواصل:





يرى بعض الأشخاص وكما في التعليق الأول فرصة للهجوم لما تتمتع به هذه التعليقات من جرأة وتحرر فقال احد الاشخاص (عبث وجهل وتخلف) حيث يعطي مربع التعليق مساحة حرة للمساهمة فقد وجه هذه الكلمات التي بمثابة رد سلبي عن تواجد المجسم.

أما ما جاء في التعليق الثاني فقد استنتج الدلالة المتوخاة من وضع المجسم على السرغم من مخالفته للسياقات السواردة في القراث، ولكنه اكتفى بقزامن وضعه مع مناسبة ولادة الشخصية الدينية المرتبطة بهذا الحدث وهناك علاقة بين المجسم والسولادة، دون ان يفصح عن تفاصيل هذه العلاقة وهذا ما تكرر في التعليقات التالية.

#### كتب أحد المخاطبين:

(استغفرالله اللهم لا تأخذنا بما فعل السفهاء "منا، اللهم ارحمنا ونجنا من القوم الكافرين").

وبذلك أعطى حكماً على هذا الحدث بأنه عمل سفيه، أي لا قيمة بلاغية له. ولكن لم يعط سببا لهذا الحكم أو حجة مقنعة له، وتبقى الإساءة التي تكون بدون مبرر لا تتميز بالقوة، ومن الاستجابات الغير نقدية، لأن الاستجابة النقدية لا تتعرض إلى الإساءة والتجريح للخطاب، ((وأهمية هذا التحديد تأتي من شيوع تعليقات الذم والسب من قبل المستخدمين.... مستفيدين من حرية التعليق التي تتيمها المواقع التواصلية، ومن صعوبة التبع وتجهيل المصدر كخاصيتين من خصائص التواصل الاجتماعي في الفضاء الافتراضي)



وهنك تعليق هجومي قد يختلف، لأنه قدّم حجة مخالفة للواقع الديني وبالتالي تغيّرركن من أركان الدين الاسلامي وهي اتجاه الصلاة (القبلة). والجدير بالذكر أن الاستجابات النقدية متوفرة وفعالة لأن تقنيات ((التواصل الاجتماعي الافتراضي تساهم بشكل كبير في تقوية تأثيرها سواء

على المستكلم نفسه (منشئ الخطاب) أو على جمهور المتلقين الذين يتلقون الخطاب ويتلقون نقده في الوقت نفسه ))<sup>19</sup>

أما عن الاستجابات التي تلقت الظاهرة على أنها إحياء للقراث الشعبي الكربلائي وتكريما لمن ولد في الكعبة المشرفة واثبات هذه الولادة المتفردة في التاريخ الاسلامي وشخصياته. فهي متكررة. بيد ان مكان المجسم وزمانه هو من قدّم لغيرهم الحق في مخالفتهم الرأي.

والقسم الثالث من المتلقين أثاروا السخرية بكلمات تعمل بين طياتها الاستهزاء. وهي آلية انتقادية مشهورة، تهدف إلى جعل خطاب المتكلم مادة للسخرية وتدنع عنه الجدية المفترضة، وتكون شديدة الفعالية في الخطاب السيني. ومن أمثلة التعليقات الساخرة ما كتبه أحد الأشخاص: (بقى فقط وضع المسجد الاقصى ويصير المكان فل أوبشن)، يتضمن هذا التعليق ما لم يذكر في المكان (المسجد الأقصى) أي ما يمكن احتمال وضعه، باعتباره من الأماكن المقدسة التي لا يمكن التلاعب بموضعها الواقعي.



أما ما جاء في تعليق هذه الشخصية الدينية، فمع الإحاطة بمتعلقات الحدث السياقية والاجتماعية والتفاعل معها من خلال نظرة كلية، فلا ينجزأي تحليل بمعزل عن هذه المتعلقات والمعرفة بها هي بوابة الانطلاق إلى الحكم، وبعد التسلح بهذه الإمكانيات يمكن للجمهور أن ينتج استجابة بليغة فكل هذه المتعلقات هي أطر معرفية تعمل في داخله للوصول إلى أهدافه المتوخاة. مع كل ذلك فإن ما كتبه يحمل استجابة رافضة تتميز بهجومية عنيفة ضده هذا الحدث مع بيان الحجج والمبررات لهذه

الاستجابة، فالحجة الأولى: أن ما جاء هو حسب أهواء مرجعيات الضلال، والحجة الثانية: تحديا صارخا لأوامر الله ويحمل طابعا سياسيا واضحا لاستفزاز مشاعر مسلمي العالم، والحجة الثالثة: عودة الجاهلية الأولى.

وبعد تقديم هذه العجج والنقد الحاد وإيضاح الغرض المرجو من المجسم والذي يحمل طابعا سياسيا باعتباره اكتشافا لحقيقة هذه العادثة، فكيف بالتالي يودي هذا المجسم غايته البلاغية? ومن بين التعليقات دعوة صارمة للمسمين لاتخاذ موقف موحد ضد هذه الظاهرة لأن ذلك يودي إلى تحريف الحدين عن أصله الصحيح، وعدم السكوت، وقد أسهم هذا التعليق في تعميق الشعور بالمسؤولية والدعوة إلى الانتباه إلى مخطط المؤامرة العالمية على الإسلام.

وعلى اختلاف أراء الفرق الثلاثة من المتلقين يعتبرها التعليق الأبرز لأن صاحب التعليق (السيد حسن الموسوي) من الشخصيات الدينية المعروفة على صعيد المجتمع الاسلامي، وتحميل هذا الحدث الطابع السياسي يعد تعليقا متفردا، فضلاعن أنها -في نفس الوقت- بدعة تودي إلى انحراف الحدين عن طريقه الصحيح. وباختلاف الشخصيات الجماهيرية يختلف وقع الاستجابة.



ومن المخاطبين من يوضح سبب استحسانه اتجاه هذه الحادثة ويقرن هذا الاستحسان بمبرر فعل العملية التواصلية لحادثة الولادة وتجسيد الموقف التاريخي لذلك الحدث بواسطة هذا المجسم. وقد تكررت مثل هذه التعليقات.







أما محتوى هذه التعليق فيتمحور حول فكرة التحريف، فثمة عبارات تشير إلى محاولة تغيير التاريخ الاسلامي، حيث كتب المعلق (شباب احفظوا الصور عندكم ترا بعد مئة سنة بيقولون أن الكعبة أصلها في كربلاء) وهي استجابة كاشفة عن اتهام الجهة الواضعة بالتدليس والتحريف للوقائع الدينية، في الوقت الذي أتاحت فيه مواقع التواصل الافتراضي فرصة

صياغة خطاب بلاغي مضاد استطاع أن يجذب انتباه عدد كبير من المتابعين، يفوق في درجة انتشاره انتشار المجسم نفسه، فهذه التعليقات وخاصة الرافضة منها حركت العلاقة بين الواقع والجمهور فرضت عليه اتخاذ موقف كاشف لأغراض الحادثة الأصلية من خلال هذه الممارسة الخطابية النقدية (بلاغة الجمهور).



أما هذا التعليق فهو تحدٍ لواضعي المجسم بأنهم مهما فعلوا فإن طهارة ونور ومكانة الكعبة المشرفة لا يمكن الإتيان بمثلها أو الوصول إلها، ويرفق صورة الكعبة لتثنيت مضمون الاستجابة.



و في هذا التعليق الهجومي، أُعتبر الحدث كفرا وارتدادا على الدين وافتراء وكذبا على الله، ودعوة صريحة لاتخاذ موقف من قبل المؤسسات والمراجع الدينية، وتوعد الساكت بأنه مشارك في الإثم باعتبار هذا العمل

ذنبا يحاسب عليه. وهذه فرصة غير مسبوقة تعطي للمتلقين فرصة للدعوة والتحريض واستهجان الكثير من الممارسات والخطابات المتنوعة.

وعلى اختلاف الاستجابات البلاغية الفعالة ((لكن معرفة خصائص الاستجابة البلاغية الرشيدة وسماتها تحتاج إلى جهد استقصائي مستقل ويمكن القول أن الشرط الأول للاستجابة البلاغية الرشيدة هو عدم وقوعها في فخ الايديولوجيا وألا يتحول مفعول الاستجابة إلى سلاح في يد فئة أيا كانت لتضرب به فئة أخرى أيا كانت)<sup>20</sup>.

لقد كشف تحليل جملة التعليقات عن وجود قدرات نقدية وغير نقدية وكفاءة تأويلية، حتى مع إصدار أحكام خالية من المبررات والحجج. ((وهو ما يجعل من الضروري على بلاغة الجمهور أن تركز على البعد البيداغوجي من جانبين: الجانب الأول: توعية جمهور المتلقين بخطورة وأهمية استجاباتهم في تشكيل الخطاب. الجانب الثاني: العمل على صياغة برامج تدريبية عملية تنمي القدرات النقدية، وترشد من حدة الانفعالية في الاستجابة)) 2. وهذا بجعل من هذه الممارسة أثرها الفعال في تغيير الواقع إلى الأفضل، وخلق وعي متحرر اتجاه هذه المسؤولية الاجتماعية.

#### النتيجة:

بعد هذه الضجة الاعلامية التي قام بها الجمهور، تحققت الاستجابة لهم فقد تم رفع المجسم بعد يومين من وضعه وحتى قبل عمل المشهد التمثيلي الني وضع من أجله، وما هذا إلا تأكيدا على أهمية هذه البلاغة الجماهيرية وفاعليتها في المجتمع. فضلا عن أن ((هناك غرضا بعيدا من وراء التجديد هو أن تكون المادة المجددة من مواد النهوض الاجتماعي والأمرينطبق على تجديد البلاغة العربية تجديداً يمس الأصول والأسس فيغيرها وينفي فها ويثبت، ويخالف مقررات كبرى نجدها في البلاغة المتفلسفة حتى نصل

البلاغــة بالحيــاة ))<sup>22</sup> وبــذلك نجعــل الأدب يــؤدي وظيفتــه الاجتماعيــة مــن خلال إعادة الوعى الذي هو بوابة التحرر.

#### المصادر:

- د. سعيد العوادي، البلاغــة الثائرة، خطــاب الربيــع العربــي عناصــر التشــكيل ووظائف التأثير، دار شهربار، العراق، ط1، 2017.
- د. صلاح حسن حأوي و د. عبد الوهاب صديقي، بلاغة الجمهور (مفاهيم وتطبيقات)،، دار شهربار. العراق، ط1، 2017.
- د. صلاح حسن حأوي، تحرير البلاغة "بحث في الذاكرة"،، دار شهريار. العراق البصرة، ط1، 2021.
- د. صلاح حسن حأوي، بحث طُرح في ندوة ثقافية يوم 4/ 2012. (فاعلية الطقوس الدينية في المجتمع العراقي، "تشكّلها ووظيفتها البلاغية") ضمن ندوة آفاق التراث الشعبي العراقي في كلية الاداب.
- غوســـتاف لوبـــون، ســـايكولوجية الجمـــاهير ترجمـــة هاشـــم صـــالح، دار الساق، بيروت لبنان، ط1، 2011.
- رولان بارت، قراءة جديدة للبلاغة القديمة، ت: عمر أوكان، دار رؤية، القاهرة، ط1، 2011.
- ناديــة بــن ورقلــة، (دور شــبكات التواصــل الاجتمــاعي فــي تنميــة الــوعي السيامــي والاجتمــاعي لــدى الشــباب العربــي)، مجلــة دراســات وابحــاث، جامعة الجلفة، المجلد 11، الجزائر، 2013م.
- أمين الخولي، فن القول،، دار الكتب المصرية، القاهرة مصر، ط1، 1996.

#### الهوامش والإحالات:

 $^{1}$ - سلامة موسى، لبلاغة العصرية واللغة العربية، مؤسسة هندأوي للتعليم والثقافة، مصر – القاهرة، 2012م، ص91

<sup>2-</sup> د. صلاح حسن حأوي، تحرير البلاغة "بحث في الذاكرة "، دار شهريار، العراق – البصرة، ط1، 2021، ص15. 3- المصدر نفسه، ص16.

<sup>4 -</sup> د. صلاح حسن حأوي، تحرير البلاغة "بحث في الذاكرة "، مصدر سابق ، ص119.

<sup>5-</sup> غوستاف لوبون،سايكولوجية الجماهير، ترجمة هاشم صالح، دار الساقي، بيروت – لبنان،،ط1، 2011،ص 45.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>- ضياء الدين محمد، بلاغة جمهور الخطاب الديني في الفضاء الافتراضي دراسة في خصائص الاستجابات وآلياتها،، بحث من كتاب بلاغة الجمهور (مفاهيم وتطبيقات )،تحرير وتقديم د. صلاح حسن حأوي و د. عبد الوهاب صديقي، دار شهريار. العراق، ط1، 2017، ص209.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>- البلاغة العصربة واللغة العربية، مصدر سابق، ص92.

<sup>8 -</sup> بلاغة الجمهور، مصدر سابق، ص207.

<sup>9 -</sup> تحرير البلاغة " بحث فب الذاكرة "، مصدر سابق، ص135.

<sup>10 -</sup> بلاغة الجمهور، مصدر سابق، ص118.

<sup>11 -</sup> نادية بن ورقلة، ( دور شبكات التواصل الاجتماعي في تنمية الوعي السياسي والاجتماعي لدى الشباب العربي)، مجلة دراسات وابحاث، جامعة الجلفة، المجلد 11، الجزائر، 2013م.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> - بلاغة الجمهور، مصدر سابق ، ص 216.

<sup>13 -</sup> د. صلاح حسن حأوي، بحث طُرح في ندوة ثقافية يوم 4/ 2/ 2012. (فاعلية الطقوس الدينية في المجتمع العراق، "تشكّلها ووظيفتها البلاغية") ضمن ندوة آفاق التراث الشعبي العراق في كلية الاداب.

<sup>14 -</sup> تحرير البلاغة " بحث في الذاكرة "، مصدر سابق، ص 26.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>- رولان بارت، قراءة جديدة للبلاغة القديمة، ت: عمر أوكان، دار رؤية، القاهرة، ط1، 2011، ص160.

<sup>16 -</sup> د. سعيد العوادي، البلاغة الثائرة "خطاب الربيع العربي عناصر التشكيل ووظائف التأثير"، دار شهريار، العراق ، ط1، 2017، ص303.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> - بلاغة الجمهور، مصدر سابق ، ص 147-148.

<sup>18 -</sup> بلاغة الجمهور، مفاهيم وتطبيقات، مصدر سابق، ص231.

<sup>19 -)</sup>بلاغة الجمهور، مصدر سابق، ص 231.

<sup>20 -</sup> بلاغة الجمهور، مصدر سابق، ص 251.

<sup>21 -</sup> نفس المصدر، ص 250.

<sup>-</sup> أمين الخولي، فن القول،، دار الكتب المصرية، القاهرة - مصر، ط1، 1996، ص63-64.

# بلاغة الخطاب الرباضي واستراتيجيات التأثير أناشيد جمهور الرجاء الرباضي المغربي أنموذجا

### The rhetoric of sports discourse and strategies for influencing Raja fans as a model The chants of the Moroccan athletic

الطاهري إبراهيم باحث في سلك الدكتوراه بكلية الآداب والعلوم الإنسانية مختبر الترجمة وتكامل المعارف، جامعة القاضي عياض مراكش- المغرب ettahiry.brahim@gmail.com

| تاريخ النشر: 2021/08/01 | تاريخ القبول: 2021/07/24 | تاريخ الإرسال:2021/07/06 |
|-------------------------|--------------------------|--------------------------|
|-------------------------|--------------------------|--------------------------|

#### Abstract:

In essence, this study aims to highlight some of the rhetorical methods that are characterized of the discourses of daily life, represented mainly in the chants speech of the Moroccan athletic Raja fans ,which we seek to move with its constructive characteristics from the scope of the oral circulation supremacy to the scope of the written text supremacy, so the discourse of sports chants is a collective product that combines between Amusement and persuasion, it is also based on communicative and interactive foundations, the first seeks to express affiliation and sports identity, and cultural and human values, while the second translates the nation's conditions internally and externally and criticizes reality in its various areas of life, socially, economically and politically, which makes this discourse rise to the level of conscious discourses In which rhetorical styles are homogenous and linguistic uses grow according to intentions.

**Key words**: speech rhetoric. sport. Chants.influencing . Raja fans



تهدف هذه الدراسة إلى إبراز بعض الأساليب البلاغية التي تحفل بها خطابات الحياة اليومية المتمثلة أساسا في خطاب أناشيد جمهور الرجاء الرياضي المغربي الذي نسعى إلى الانتقال بخصائصه البنائية من نطاق سيادة التداول الشفوي إلى نطاق سلطة النص المكتوب،

فخطاب الأناشيد الرياضية نتاج جماعي يجمع بين الإمتاع والإقناع، كما يقوم على أسس تواصلية وتفاعلية؛ تسعى الأولى إلى التعبير عن الانتماء والهوية الرياضية، والقيم الثقافية والإنسانية، أما الثانية فتترجم أوضاع الأمة داخليا وخارجيا وتنتقد الواقع بمختلف مجالاته؛ اجتماعيا واقتصاديا وسياسيا، مما يجعل من هذا الخطاب يرقى إلى مصاف الخطابات الواعية التي تتجانس فيها الأساليب البلاغية، وتتنامى فيها الاستعمالات اللغوية حسب النوايا.

الكلمات المفتاحية: الخطاب، البلاغة، الرياضة، الأناشيد، التأثير، جمهور الرجاء.

#### مقدمة.

أضعى الخطاب الرياضي اليوم خطابا ثقافيا مؤثرا، ونشاطا اتصاليا قائم الذات، حاملا معه موضوعات وأفكار ومبادئ مختلفة، لقد صاريغزو كل المجتمعات، وبفضله صارت تصنع نجومية الأفراد والجماعات وطنيا ودوليا، مما جعله محطً نقاش واهتمام من لدن الدارسين في مختلف المجالات الفكرية والاجتماعية والنفسية والاقتصادية أيضا.

ويندرج موضوع هذه الدراسة ضمن مبحث هام وجد له سعة في حقل البلاغة الجديدة، ألا وهو مبحث بلاغة الجمهور، وتهدف هذه الورقة البحثية إلى تناول بعض الآليات والأنساق التعبيرية ذات المرجعية البلاغية اللسانية التي يقوم علها الخطاب الرياضي-أنموذج أناشيد جمهور الرجاء الرباضي المغربي-من حيث التشكل والأداء.

انطلاقا من هذه الأسس يكون الخطاب الرياضي بمثابة ممارسة تأثيرية تزخر بآليات إبداعية وأساليب لغوية وغير لغوية تجعل منه يتسم بالحركية والتفاعل مع الآخر. وتنطلق هذه الدراسة من إشكالات تؤطر موضوعها: ما مفهوم الخطاب الرياضي وما أشكاله؟ أين تتجلى الآليات الاستراتيجية البلاغية التي يعتمدها جمهور الرجاء الرياضي المغربي في أناشيده الرياضية قصد التأثير في المتلقي؟

ويصعب تقديم جواب لهذه التساؤلات دون تبني رؤية منهجية متوازنة تجمع بين المنهج الوصفي والتحليلي، من أجل أن تكون هذه المنهجية، أولا: شاملة في معالجة الموضوع في مختلف جوانبه، وتحليله تحليلا نقديا انسجاما مع وضعه الراهن، وثانيا: متكاملة لأن موضوع بلاغة الخطاب الرياضي-أنموذج أناشيد ملاعب كرة القدم-الذي اخترناه كي قطب هذه الورقة البحثية-ولا ندعي سبقا في ذلك طبعا-لا يمكن أن تُتَناول محاوره في معزل عن سياقاته الاجتماعية والنفسية.

يقوم الخطاب الرياضي في بنائه إذن على استراتيجية بلاغية تأثيرية محكمة، لذا فإننا سنتلمس-في هذه الورقة البحثية- بعض إواليات تلك الاستراتيجية وفق محورين كبيرين، تماشيا مع ما يبتغيه الموضوع المدروس. أما في المحور الأول فحررنا فيه مجموعة من المفاهيم والمصطلحات التي تعتبر الركيزة الأساس لهذه الدراسة عبر بناء تنظري هام.

ويسعى المحور الثاني إلى تحليل نماذج من مقاطع إنشادية، تحليلا بلاغيا ولسانيا وفق مبحثين أساسين، أولهما: سلط الضوء على بلاغة البنى الأسلوبية حيث تضمن-بدوره-كل من بلاغة التصوير الفني، وبلاغة التشكيل الصوتي في أناشيد جمهور الرجاء الرياضي، في حين تضمن المبحث الثاني: بلاغة البنى التلفظية وما تنطوي عليه من تقنيات لسانية لها وقعها وأثرها على المتلقى.

#### 1. مهاد نظري.

### 1.1. الخطاب والخطاب الرباضي.

يشكل الخطاب مفهوما قائم الذات يسعى المخاطِبُ من خلاله إلى توجيه الكلام نحو الغير للإفهام، وبذلك يشكل اتصالا لغويا أو نشاطا متبادلا بين مرسل ومتلقي، وقد جعله "ربكور" بمثابة فضاء لغوي، حيث قال: الخطاب: ((شخص يقول شيئا ما إلى شخص ما حول شيء ما وفق قواعد محددة "صوتية، معجمية، نحوية، أسلوبية"))(1).

تتوقف إذن صيغة الخطاب على غرضه، وذلك وفق آليات وقواعد مشتركة أولها: اللغة؛ وهي ركيزة تواصل كيفما كان نوعه، ولأن الخطاب في نظر الدرس اللساني ((مرادف للغة(..) وعبارة عن متوالية من الجمل ينتجها مرسل واحد ويتلقاها المخاطب))(2)، وثاني تلك القواعد: الاستقلالية بالألفاظ، وبعض الطرق المحددة التي تجعل جمله وكل أفكاره المؤثرة في المتلقي في ترابط واتساق، لذلك فعلى المخاطب أن يجعل من محتوى عملية التخاطب وحدة منسجمة ذات وقع على السامع والقارئ، يقول "بنفينست": ((الخطاب هو كل قول يفترض متكلما ومستمعا تكون لدى الأول نية التأثير في الثاني بطريقة ما))(3).

وأثبتت الدراسات الأكاديمية التنظيرية والتطبيقية أن مفهوم الخطاب لا ينحصر على مجال دون سواه، ما دام يشكل رسالةً ذات سنن تجمع بين متكلم (مرسل) ومستمع (مُرسَلٍ إليه)، فهو في الأدب شعره ونثره، وفي السياسة والقانون والفلسفة والدين، وكل ما له صلة بفكر الإنسان وتوجهه في الحياة خاصِّها وعامِّها، وما تمتاز به من تعدد وتلوُّن يتماشى مع اختلاف المقام، وكذلك هو الحال مع الخطابات الخاصة؛ الخطاب الرياضي مثلا الذي ((لا يتعلق بالحديث عن الرياضة فحسب بل يتداخل أيضاً مع ميادين أخرى بفضل انطوائه على جملة من التنويعات

اللغوية والأسلوبية. وهذا يعني بأن هذا النوع من الخطاب هو خطاب راقٍ ليس أقل مستوى من الخطابات الأدبية أو السياسية أو الاقتصادية وغيرها))<sup>(4)</sup>.

ويجمع الخطاب الرياضي بين مقومات لغة محكية وأخرى مكتوبة؛ أي أنه ((يتأرجح بين الكلام غير الرسمي (الشفاهي) والكلام الرسمي (المكتوب) في سبك أسلوبي سلس وغير متكلف))<sup>(5)</sup>، وتنطوي لغته-أيضا-على حد تعبير رمضان مهلهل ((على الكثير من الصيغ البلاغية والمحسنات اللفظية كالاستعارات وصيغ المبالغة والإحالات إلى ميادين أخرى عن طريق الاستطراد والتفنن في إيجاد مقارنات بينها (أي تلك الميادين) وبين الرياضة بأسلوب حيّ(..) فضلاً عن أنه يستخدم أدوات الربط بطريقة معينة ويميل إلى الإبدال والحذف والتفضيل المعجمي لهذه المفردة أو تلك))<sup>(6)</sup>.

### 2.1. أناشيد الجمهور الرباضي، المفهوم والخصائص.

يدل مفهوم النشيد في المعاجم العربية على المناداة والطلب، يقول ابن منظور (ت711ه): ((نشدت الضالة إذا ناديت وسألت عنها. ابن سيده: نشد الضالة ينشدها نشدة ونشدانا طلها وعرفها. وأنشدها: عرفها))<sup>(7)</sup>، ويدل أيضا على رفع الصوت بالشعر مع تحسين وترقيق، يقول صاحب اللسان دائما: ((والنشيد: رفع الصوت، وكذلك المعرف يرفع صوته بالتعريف فسمي منشدا؛ ومن هذا إنشاد الشعر إنما هو رفع الصوت(..) ومنه نشد الشعر وأنشده، فنشده: أشاد بذكره، وأنشده إذا رفعه))(8).

ويعتبر النشيد بمثابة فعل غنائي يثير انتباها عجيبا في نفس المتلقي/ السامع، ووسيلة من الوسائل الهامة التي ((يستطيع الإنسان أن يعبر من خلالها عن انفعالاته وأحاسيسه لحظة ما، وقد يكون الانفعال سرورا أو حزنا أو شعورا بالخوف)) (9) حسب طبيعة موضوع النشيد الذي قد يكون: "دينيا" أو "وطنيا" أو "تعليميا إرشاديا" أو "معرفيا" أو "ترفيهيا" أو "اجتماعيا وصفيا"، كما هو الحال مع أناشيد الرجاء الرياضي التي نحت منحى الحماسة من جهة، والتعبير عن الواقع الاجتماعي من جهة ثانية.

تجمع الأناشيد إذن بين عدة خصائص، أولها: التعبير عن الذات والهوية والخصوصية، والتعبير عما هو موضوعي عام من خلال الدفع نحو تغيير الواقع المعاش والحث على المشاركة في هذا التغيير، وثانيا: امتيازه بخصائص شكلية ومضمونية، وصوتية وإيحائية أيضا، فمثلا تحضر فيه-وبقوة-عناصر الموسيقى المتمثلة في ((الوزن والإيقاع والانسجامات الصوتية(..) باعتبار أن الموسيقى هي أقوى أداة للإيحاء))(10)، أما أناشيد الملاعب الكروية فهي: ((نوع من الخطابات

الجماعية التي يرددها مشجعو الملاعب[الفُرُقِ]، سواء أكان مجموعات عفوية أو جماعات منظمة)) (11)

وتدخل أناشيد جمهور (12) الرجاء الرياضي (13) ضمن نسق صناعة الشعر من حيث أصوله الفنية وخصائصه الموسيقية، فهي في جملتها: ((فن منظوم منسق الأوزان والأصوات، لا تنفصل عن الشعر في كلام تألفت منه، ولو لم يكن من كلام الشعراء)) (14) وتتفق الأناشيد أيضا مع بعض نصوص الشعر القديم والحديث من حيث طابعها النثري الغنائي الذي اتخذ عند العرب والغرب على السواء-منذ القدم-((صورا وأشكالا متباينة، وكان لكل صورة تركيبها الموسيقي الخاص(..) فأغاني الحماسة والنصر مثلا تركيب موسيقي يختلف عن أغاني الغرام أو أغاني الريفية)) (15).

ومما جعل الشعر الغنائي-أنموذج أناشيد كرة القدم-ذا فاعلية وتأثير على أذن المتلقي السامع، اتصافه بخاصيتين اثنتين أولهما: الأداء، وثانهما: الإيحاء، وهما صفتان تعكسان الانفعال العميق للجمهور حيال موقف التألق والإخفاق، وتفاعله مع ما يطرأ على حياة المجتمع في مختلف مجالاته، أما عن خاصية الأداء؛ فتفيد إيصال الشيء المادي على ما يقتضيه الوجوب (إخراج الحروف من مخارجها أثناء الكلام، والأداء أيضا طريقة القيام بدور تمثيلي، أو أسلوب عزف مقطوعة موسيقية أو كيفية الغناء في أغنية ما))(17).

يقول مختار عمر: إن الإنسان ينبغي أن يعرف ((كيف يتكلم ويتكلم بطلاقة لكي يصل إلى جمهوره، ويحقق النفوذ الذي يبغيه، وطريقة نطق الإنسان لم تعد أمرا خاصا بالمتكلم، وإنما هو أمر يتعلق بكل من يستمع، سواء أكان المتكلم سياسيا أو عالما أو فنانا أو ممثلا رسميا..)) ((81) وقد امتازت جماهير الرجاء الرياضي المغربي بهذه الصفة بفعل عدة عوامل اجتماعية وثقافية، حتى أصبح أداؤها النغمي الإنشادي فعلا إنجازيا يلازم هذا الجمهور ويعرف به أولا، ويترك وقع تأثيره في نفوس فئة عريضة من عامة الناس وخاصتهم ثانيا، إذ لا يخفى أن ((حساسية الأصوات تعد وسيلة رائعة للتعبير عن الحالات الشعورية الغامضة التي لا تستطيع الصورة أحيانا] بتراكيها المألوفة أن تثيرها))((91)

في حين الخاصية الثانية؛ خاصية الإيحاء فقد وجدت لها أيضا مجالا رحبا من لدن كل أناشيد "ألتراس الرجاء الرياضي" لما لها من دور في إبلاغ رسائل مختلفة وإيصال معانها إلى المتلقى بشكل غير مباشر، إذ الإيحاء يدل على ((إلقاء المعنى في النفس بخفاء وسرعة))(21)،

وذلك عن طريق اللغة أو الصور أو الرموز أو الأشكال الموحية (22)، أو الإشارات التي يراد باستعمالها ((التعبير عما يخفى عن المتكلم، وإخبار الغير عن المراد بغير عبارة اللسان))(23).

يؤدي الإيحاء إذن في الخطاب الرياضي-أنموذج أناشيد ألتراس الرجاء-مجموعة من المقاصد والغايات أولها: إخراج الكلام مخرج الإشارة والإيجاز، وثانها: إبعاد المعنى عن ظاهر اللفظ المصرح إلى ظلال التلويح الذي يسهم في تكثيف الدلالة، وثالثا: تحقيق التبليغ وتعزيز بلاغتي الإقناع والإمتاع، وكل ما ينطوي عليه من جوانب التأثير الفعلي على المتلقي أو ما يسمى بجمهور الجمهور.

تكشف التحديدات المعرفية لمصطلحات الدراسة إذن، أن هناك علاقة قوية تجمع بعضها مع بعض، فالخطاب الرياضي-أنموذج أناشيد ألقراس الرجاء الرياضي-يقوم على آليات استراتيجية تأثيرية مختلفة تجمع بين ما هو لغوي وما غير لغوي، آليات تتماشى وسياقات عملية التخاطب، فالمخاطب/المشجع يسعى إلى التأثير في نفسية المتلقي/المستمع وذوقه من خلال ما يستثمره من تقنيات لغوية تدخل في إطار ما يعرف ببلاغة الجمهور.

حاولنا التركيز في هذه الورقة البحثية على عينات بحث ملائمة لما نود رصده، نظرا لارتباط الموضوع بمجال الرباضة أولا؛ وهو مجال رحب واسع متعدد الأبعاد والتجليات، وثانيا: لأن أناشيد جمهور الرجاء الرباضي المغربي أنموذج الدراسة كثيرة زئبقية تحتاج إلى مزيد بأبحاث ودراسات، وعليه فقد ارتأينا توجيه عنايتنا إلى أربعة مقاطع إنشادية بالدراسة والتحليل وكشف عناصرها التأثيرية البلاغية واللسانية.

وفيما يلى بعض المقاطع الإنشادية الرباضية التي ستناط بالدراسة والتحليل:

| المقطع الإنشادي الأول                                                   | المقطع الإنشادي الثاني                                |
|-------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| " <b>في بلادي ظلموني</b> " <sup>(24)</sup> ويضم 34 سطرا <sup>(25)</sup> | "نسهر الليل" ويضم 21 سطرا (26)                        |
| المقطع الإنشادي الثالث                                                  | المقطع الإنشادي الرابع                                |
| "Repressions القمع" ويضم 16 سطرا <sup>(27)</sup>                        | " <b>رجاوي فلسطيني</b> " ويضم 35 سطرا <sup>(28)</sup> |

# 2. في بلاغة الخطاب الرياضي الجماهيري.

تنشغل بلاغة الجمهور-بداية-بمعظم الأنشطة التواصلية المرتبطة بمختلف مجالات الحياة الإنسانية مثل: ((الاستماع، والفرجة، تلقائيا لكافة الأنواع التي تُنتَجُ في فضاءات عمومية، ولاسيما المرتبطة بالحياة اليومية، مثل مباريات كرة القدم والحفلات الغنائية، والخطب السياسية، وعروض الكلام والمناظرات العلمية، والمظاهرات النقابية.. إلخ، مركزة على استجابات الجمهور لهذه الخطابات العمومية تحديدا))(29).

ويؤدي هذا النوع من البلاغة دورا هاما في البلد الديمقراطي على حد تعبير الدكتور عماد عبد اللطيف، إذ إن قدرة الجمهور على تقديم استجابات بليغة، ((تدعم الخطابات النزيهة، وتقاوم الخطابات العنصرية والمتلاعبة، تنسجم مع الأطر القانونية والعرفية المنظمة للكلام العمومي في هذه المجتمعات..)) (قالم وتسعى أيضا بلاغة الجمهور إلى توجيه البلاغة بوصفها معرفة علمية نحو معالجة مشكلات ملموسة تواجه المجتمع [كما إنها] تسعى إلى تشكيل وعي مضاد بالتلاعب البلاغي، وتمكن الأفراد العاديين من مقاومته، بواسطة استجابات رشيدة "الاستجابات البليغة")) (31).

وتعتبر البلاغة في الخطاب الرياضي الجماهيري وسيلة لغوية جزئية من بين عدة أجزاء لغوية أخرى لا يمكن للعملية التواصلية الكامنة في هذا النوع من الخطاب أن تقوم إلا بها، فهي إذن من مقومات لغة التخاطب، بل هي وسيلة من وسائل التأثير التي يعتمدها المتكلم (الجمهور) في تعبيره، ولذلك قال عنها البلغاء العرب الأوائل: ((البلاغة كل ما تبلغ قلب السامع فتمكنه في نفسك، مع صورة مقبولة ومعرض حسن))(32).

ويمكن للفعل البلاغي الكامن في الخطاب الرياضي الجماهيري أن يؤدي بشكل عام دور التعبير عن المعنى الصحيح ((لما طابقه من اللفظ الرائق من غير مزيد على المقصد، ولا انتقاص عنه في البيان،))<sup>(63)</sup>، بمعنى آخر فبلاغة الخطاب تكمن في جعل الكلام داخل قالب لا هو إلى الطول أقرب ولا إلى الإيجاز أقرب، بحيث يكون المعنى واضحا، وله أثر على المخاطب، وبلاغة الخطاب أيضا نظام يبحث في المفردات انطلاقا من علم المعاني، وفي دلالة المركبات انطلاقا من علم البيان، وفي تحسين وجوه القول انطلاقا من علم البديع، إنها جودة الكلام وإصابة ووقعه على أذن السامع.

ومعلوم أن صفة البليغ لا تعطُى-إطلاقا-إلا لمن تشرَّب الأسس الإمتاعية للبلاغة أولا، ثم الأسس التأثيرية ثانيا، وراعى أحوال وأفهام المخاطبين وطبقاتهم الاجتماعية والسياسية، ومدى إدراكهم للغة المتواصل بها ثالثا، وذلك لأن مدار الأمريتجلى في ((إفهام كل قوم بمقدار طاقتهم والحمل عليهم على أقدار منازلهم)) (34) حتى يتضح قصد الخطاب ويصل معناه إلى ((تحقيق لأقصى إمكانات التبليغ تحقيقا يؤدي إلى انتهاض المخاطب بالعمل والتغيير)) (35).

# 1.2. بلاغة البنى الأسلوبية في الخطاب الرياضي.

يتفرد الخطاب الرياضي-أنموذج أناشيد (ألقراس الرجاء)-في بنيته التركيبية بجملة من الخصائص الأسلوبية التأثيرية والإمتاعية التي تتطور باستمرار انسجاما مع ما يعرفه الحدث الرياضي أولا، وما يعرفه الوضع الداخلي والخارجي الذي تشهده البلاد سياسيا واجتماعيا

واقتصاديا وديبلوماسيا ثانيا، مما جعل من هذا الخطاب لسانا ناطقا ومرآة تعكس الواقع، شأنه في ذلك شأن الأدب-على سبيل المثال-الذي يعتبر كائنا حيًّا، متجدد الحيوية، متجدد الحرارة، له كيانه وشخصيته مثلي ومثلك<sup>(36)</sup>، إنه ((فن الإبانة عما في النفس، والتعبير الجميل عن مكون الحس (..) والتسجيل الصادق لصور الحياة ومظاهر الكون ومشاهد الوجود))<sup>(37)</sup>.

ويجد الناظر في أناشيد الرجاء الرياضي مكتوبها ومنطوقها ترسانة من الأساليب البلاغية من قبيل: ((الحذف، والاستطراد، والمبالغة (سواء في المدح، أي رفع شأن الفريق، أو القدح، أي الحط من أهمية ذلك الفريق). ونوعية المفردات المستخدمة التي عادة ما تكون بنت اللحظة تحتمها مجريات اللعب [ومجريات الأحداث الآنية]، وانعدام أو شحة استخدام الروابط النحوية أو المعجمية، والإبدال، والتغير المفاجئ بين الأفكار حسب سير المباراة [أو الحدث]، وارتفاع أو انخفاض حدة الصوت، والسرعة أو البطء في الكلام))(88).

# 1.2. أ. بلاغة التصوير الفني في الخطاب الرياضي.

ينحصر مفهوم التصوير الفني عند البلاغيين في الجانب المادي المحسوس من الكلام، وما يتعلق به من تشبهات واستعارات ومجازات وكنايات وغيرها، و((معلوم أن سبيل الكلام سبيل التصوير والصياغة، وأن سبيل المعنى الذي يعبر عنه سبيل الشيء الذي يقع التصوير والصوغ فيه، كالفضة والذهب..))((قوة الشعر تتجلى في عبقرية التصوير الذي يمتلك من الإمكانات الفنية القدرة على رسم أبعاد التجربة الشعورية والإيحاء بظلالها))((40).

وتحضر جملة من الأساليب البلاغية التصويرية الفنية مكنونة في أناشيد (ألتراس الرجاء)، إذ توسل بها جمهور المشجعين جاعلا إيًاها أُسًّا استراتيجيا يبرز الجمال الفني التأثيري للخطاب المكتوب/ المسموع، كما أنها ((تعمل على توسيع الظلال تسبح فها معاني الشاعر [المشجع] المصورة، وقد تتعدد معها مستويات الفهم والتفسير))(41).

ومن تجليات التصوير الفني في أناشيد ألتراس الرجاء نجد-بداية-أسلوب التشبيه مؤديا دورا كبيرا في إبراز معاني الألفاظ والتعبيرات أولا، وإبراز ما فيها من دقائق وخواص ولطائف كثيرة ثانيا، وثالثا: مؤديا دور إشراك أمر لأمر في معنى ما، وأسلوب التشبيه من الألوان التعبيرية التي يمكن أن تعمد إليها نفوس المتلقين ((بالفطرة حين تسوقها الدواعي إليه يستوي في ذلك العرب والعجم، والخاص والعامة، فهو من الصور البيانية التي لا تختص بجنس ولا لغة، لأنه من الهبات الإنسانية والخصائص الفطرية والتراث المشاع بين الأنواع البشرية جميعا، ذلك أن أساسه هذه الصفات المشتركة، أو المتشابهة، أو المتضادة التي يراها الإنسان في الأشياء، ويترتب على ذلك استساغته استعمال الألفاظ بعضها مكان بعض تجوزا))(42).

وبرع جمهور الرجاء الرياضي المغربي في توظيف هذا الضرب البلاغي البياني لما له من دور كبير في إظهار قدرته على التصوير من جهة، وإضفاء الصبغة الفنية على أناشيده المغمور بالخيال الفكري من جهة ثانية، وكلها سمات بلاغية مما جعلته مبدعا ((يبدع اللغة إبداعا يتناسب مع تكوينه النفسي والاجتماعي والثقافي)) (43) ومن شواهد ذلك قول المشجع الرياضي-على سبيل المثال-في المقطع (1)/(س:6):

-"صرْفُوا عْلِينَا حْشِيشْ كْتَامَة، خَلَّاوْنَا كِي الْيَتَامَى، نْنْحَاسَبُو فَالْقِيَّامَة"<sup>(44)</sup>

وفي هذه الصورة تشبيه مرسل مجمل ذكرت فيه الأداة وحذف فيه وجه الشبه، شبه فيه الجمهور نفسه باليتيم تعبيرا عن الحرمان وكل ما يتعرض له من قهر ومعاناة.

ويبتعد المشجع الرياضي بإبداعه الإنشادي بالصورة الفنية عن الشكل الظاهري، بما له من دلالات مادية، إلى المعنى العام المقصود وراء الشكل أو الصورة (45) في قوله في المقطع (4)/ (س: 13-14-15) مخاطبا فريق الرجاء الرياضي المغربي:

-نْتِيَّا النُّورْ اللِّي تْضَوِّي عْلِينَا/ (أنتِ النُّور الذي يُضيء عَلَيْنا)

-نْتِيَّا الصُّورْ اللِّي يْكَالِي [يحجبُ] علينا/ (أنتِ الصُّورُ الذي نَحْتَمي به)

-نْتِي لَامُورْ [الحب] تْحَسْي بِينَا/ (أنتِ الحُبُّ الذي يُحسُّ بِنا)

ونلحظ-من خلال هذا المقطع-أن هناك تجلِّ واضح لفنية الأسلوب البياني، حيث حذف المشجع الرياضي الأداة في كل الصور التشبيهية التي شبه بها فريق الرجاء الرياضي المغربي، والمتمثلة في "النُّورِ" و"الصُّورِ" و"الحُبِّ" وفي هذا بلاغة من المشجع الرياضي حتى لا يحول حائل بينه وبين ما يريد التعبير عنه، وذلك نهج أرباب البيان، إذ إن الكثير من شعرهم وسائر كلامهم ورد بغير أداة التشبيه، فكان ذلك يساعدهم على الإيجاز في كثير من الأوضاع (46). ومثل ذلك يظهر في (م4)/ (س:25) في قول المشجع الرياضي:

-"حِيثْ نسُورَا جَامِي نَركَعُو (jamais)"/ (لأننا نُسورٌ؛ يَستحيلُ أن نَركَعَ)

وتحضر إلى جانب أسلوب التشبيه، بعض معالم الصورة الاستعارية في الخطاب الرياضي أنموذج أناشيد (ألتراس الرجاء الرياضي) لتشكل محورا أساسيا في بنائه وتحقيق جمالياته وتشكيل مساره الأدائي التأثيري؛ فهي مهيأة لكي تعبر عن رؤية انفعالية جماهيرية رياضية ناطقة تحول الانفلات من الواقع المعاش إلى واقع آخر جديد، من خلال تجاوز حدود الانزياح، إذ إن ((معظم الاستعارات الرياضية إنما هي تعبيرات مسلوخة من مجالات وميادين شتى))

ومن تجليات ذلك هو مبين في (م1)/ (س11) في قول جمهور المشجعين مخاطبا المسؤولين: "اوه اوه وقتلتو La passion"-(قتلتم الصبر) ففي هذا الشاهد تم انتزاع كلمة (القتل) من

سياقها الطبيعي واستخدامها مع كلمة (الصبر) على سبيل الاستعارة المكنية، قصد وصف حالة انفعالية نفسية يعيشها المتكلم/المشجع، مما نتج عنه خطابا مجازيا، ومثل ذلك وراد في  $(a^2)$  ( $a^2$ ) حين تم أخذ فعل (الضرب) وإلصاقه بالهدف المسجل في قول المشجع:

-"بُورشْ لحْمِي، تُضْرَبْ البَيْتْ"/ (اقْشَعَرَّ لَحْمِي، تَسجَّلَ الهدَف).

وينطوي الخطاب الرياضي على جملة من التنويعات اللغوية والأسلوبية التي تظهر في أسلوب الاستعارة-كما في غيره- مؤدية دورا جماليا وزخرفيا، وقوة للغة ولتأثيراتها المتباينة التي تجعلها أكثر عمقا وفاعلية، ففي (م4)/ (س: 21) يحضر تفنن جمهور الرجاء الرياضي في إيجاد مقارنات معبرة عن وضع اجتماعي مقلق في قوله على سبيل المثال:

- "مُسْتَقْبَلْ كُلُّو ظُلُمَاتْ "/ (مُسْتقبلٌ كلُّه ظُلُمَات)

ففي هذا التعبيريظهر التنافر والتباعد بين طرفي الاستعارة (المستعار له/ المستقبل) و(المستعار منه/ الظلمات) وفي مثل هذا يقول "بول ريكور" أن الاستعارة ما هي إلا ((حاصل التوتربين مفردتين في قول استعاري(..) بل هو في حقيقته توتربين تأويلين متعارضين للقول، والصراع بين هذين التأويلين هو الذي يغذي الاستعارة))(48).

وبذلك يكون أسلوب الاستعارة آلية استراتيجية تأثيرية فعالة تسهم في تشكل وصناعة بلاغة الخطاب/الخطاب الرياضي، وفكِّ مغاليقه، وتوسيع الحيز البصري لبلاغته التصويرية، إن أسلوب الاستعارة إذن بوصفها استبدال شيء بآخر عن طريق المشابهة وفق طرائق مختلفة، ليس حلية جمالية فقط، بل أداة معرفية تسهم في بنية أنساق الواقع وإعادة تشكيله، إنها آلية فنية تسمح للمبدع أن ((يفتح وجود الموجود على طريقته، ويتم هذا الافتتاح في العمل الفني بمعنى الكشف..))(49).

ويؤدي أسلوب الكناية-إلى جانب الصورتين الفنيتين السالفتين-دورا تأثيريا هاما في الخطاب الرياضي، إذ عن طريقه يمكن التعبير عما بداخل المتكلم وإبراز الجانب الذَّوْقِيِّ عنده، فهو شبيه بالتلميح الحجاجي عند "بيرلمان" لأنه يشكل ((عنصر الربط والاتحاد بين المخاطب والجمهور))(50).

ونجد من الضروري، قبل التطرق إلى حضور هذا الأسلوب في بنية أناشيد جمهور الرجاء، الإشارة إلى بعض المعاني التي خصها به علماء اللغة، فلفظ الكناية عند الفراهيدي(ت170ه) مشتق من قولهم: ((كنى فلان يكني عن كذا: وعن اسم كذا إذا تكلم بغيره مما يستدل به عليه، نحو الجماع والغائط والرفث، ونحوه))(51).

وتوسل (ألتراس الرجاء) بهذا الأسلوب في عدد من مقاطعه الإنشادية الرياضية مشكلا من خلالها صورة بلاغية فنية أضفت على كلامه طابع البراعة والإبداع من جهة، وعبرت عن مقاصده التي يهدف إلها من جهة ثانية، وتفصيل ذلك يظهر في قوله في (م1)/(س: 5):
- "فهَادْ البُلَاد عَايْشِينْ في غُمَامَة" (في هَذه البلَاد نَعِيشُ في غَمَامَةٍ)

وفي هذه العبارة كناية عن المصير المجهول، حيث تم العدول عن عبارة (المصير المجهول) إلى لفظ (الغمامة) الدال عليه، وقد تم العدول بالكلام-أيضا-من عبارة (العجز والضعف) إلى لفظ (المرض) في قول جمهور الرجاء الرياضي في (م4)/ (س: 17-18) في قوله: -أُمَّتْنَا رَاهَا مريضَه، مَرْضُوها بالْمَشَاكِلُ / (أُمَّتُنا مَريضَةٌ، أَمْرَضُوها بالمَشَاكِل).

ويمكن أن يأتي هذا الضرب البلاغي: ((كناية عن صفة، أو موصوف أو نسبة، أو تكون تعريضا أو تلويحا أو إشارة أو رمزا أو إيماء، وقد تكون بعيدة أو قريبة أو ظاهرة أو خفية)) ((20) ومن شواهد ذلك ما ورد في (م2)/ (س16-17) حيث قال الجمهور الرياضي كناية عن شدة تعلقه بفريقه:

-فَتْنَا لَامُورْ وَلَّات الرَّاجَا فْعِينِي سَاوْيَة الدَّنْيَا بِالْخَضْرَاء/ (تَجَاوَزْنَا الْمُوْت، وَصَارِتِ الرَّجَاءُ عِنْدِي تَعْدِلُ الدُّنْيَا)

-مْريضْ مَا يْقدر حد يْشَافِيني اليَوم من مرضها/ (مَريضٌ، وَلَا أَحَد يَسْتَطِيع أَن يُشْفِيَّنِي اليَوْم مِن مَرَضِهَا)

شكلت الصورة الفنية-من تشبيه واستعارة وكناية-في الخطاب الرياضي أنموذج أناشيد جمهور الرجاء الرياضي المغربي داخل ملاعب كرة القدم، استراتيجية تأثيرية، وعملية إنتاجية تولدت من خلالها المعاني عن طريق تقارب الألفاظ، فالخطاب المقنع لا يقتصر عن معنى بذاته وإنما ((يأتي بمعنى ثم يؤكده بمعنى آخريجري مجرى الاستشهاد على الأول، والحجة على صحته)) (53) أو كما قال العسكري في الصناعتين.

# 1.2. ب. بلاغة التشكيل الصوتى في الخطاب الرباضي.

يعد التشكيل الصوتي الإيقاعي من أهم الخصائص الأسلوبية التي تميز الخطاب الرياضي، إذ يمثل الصوت تعاضدا نَغَمِيًّا يُبرز نسيج أناشيد ألدراس الرجاء في علاقتها بموضوعها على المستوى السطحي، وانسجام دلالاتها على المستوى العميق، الشيء الذي يرتقي بها إلى مستوى الجمالية الفنية وتحقق الشعرية.

ومثَّل الإيقاع الشعري بداية ركنا أساسيا في موسيقى الأناشيد الرياضية حيث وجد فها اتساعا زمنيا وإطلاقا صوتيا يعبر عن موضوعات إنسانية واجتماعية خلفت في نفسيته أثرا

وانفعالا عميقا يلائم الموضوعات التي تطرق لها في تجربته الإنشادية الرباضية (الشعرية الغنائية)، فكان الانفعال بذلك ((هو المبدأ النفسي للكلام الموزون، والانفعال إنما ينشأ عن عاطفة)) (54)، كما هو الحال في جميع المقاطع الإنشادية قيد الدراسة والتحليل، ففي (م 1)/ (س: 5-6) على سبيل المثال لا الحصر، يقول المشجع الرباضي:

-"فْهَاذْ البْلَادْ عَايْشِينْ فْغْمَامَة، طَالْبِينْ السَّلَامة نْصَرْنَا يَا مَوْلَانَا<sup>(65)</sup>

-صْرْفُوا عَلِيْنَا حْشِيشْ كُتَامَة، خَلَّوْنَا كِي اليَتَامَى، نْتْحَاسْبُو فَالْقِيَّامَة"

ويلحظ من تأمل قليلا في البنية الإيقاعية لأناشيد جمهور الرجاء الرياضي المغربي عامة وفي بنية (م1)/ (س: 29-30-31) أن هذا الجمهور استطاع ببراعته وحسه الذوقي الجمع بين حروف ذائعة الاستعمال وأخرى أقل ذيوعا، جاعلا إياها رويا يبرز النغمة الموسيقية لأناشيده الرياضية الحماسية في قوله:

-"يَا حْبَابِي غِيرْ فَهْمُونِي، عْلَاشْ بْغِيتُوا تْفَرْقُونِي<sup>(65)</sup>

-عَلَى الرَّجَا اللِّي تُوَاسِيني

-هَاذِي آخِرْ كَلْمَة عِنْدِي نْكُتَّبُهَا مَنْ قَلْبِي وَالدَّمْعَة فِي عِيني".

إذن فهناك النون، والراء واللام وغيرها من الحروف التي تمتاز بالبساطة والوضوح الصوتي والتناسب مع المقاصد التي وُظِّفت لأجلها، فالنون-على سبيل المثال-صوت لين قريب إلى طبيعة الحركات ((ومن الممكن أن تعد حلقة وسطى بين الأصوات الساكنة، وأصوات اللين ففها من الصفات الأولى أن مجرى الصوت معها تعترضه حوائل، ومنها أيضا من صفات أصوات اللين أنها لا يكاد يسمع لها أي نوع من الخفيف))(57).

وشبيه ذلك يرد في (م4)/ (س: 5-6-7-8-9) حيث عبر فيه جمهور الرجاء الرياضي عن حبه لأرض فلسطين وتعلقه بقضيتها، في قوله:

-"يا اللِّي علِيكُ الْقَلب حزينْ/ (يَا مَنْ يَحْزَن القَلْب لِأَجلِهَا)

-وهذى سنين / (مُنْذُ سِنِين)

-تدْمَعْ الْعِينْ / (تَدْمَعُ الْعَيْن)

-الَحبِيبَه يا فَلسْطِينْ/ (حَبِيبَتِي يَا فَلَسْطِين)

-آهْ يا وبنْ الْعَرَبْ نَايْمِينْ/ (آه، أَيْنَ الْعَرَب؛ نَائِمُون)

في هذه الأسطر الإنشادية رسالة صادقة من (ألتراس الرجاء) حيث انتقل فها من التعبير عما هو وطنى إلى ما هو قومى، حيث دعا كل من له غيرة على هذه الأرض إلى السعى من أجل

تحريرها، ويقر الدكتور عماد عبد اللطيف في هذا الباب أن ((خطاب الشعوب العربية حول فلسطين على مدى العقود الماضية نموذجا للضمير الإنساني في نبله ووعيه وحكمته))<sup>(58)</sup>.

ويحضر إلى جانب البناء الصوتي الذي تفردت به أناشيد جمهور الرجاء الرياضي المغربي أسلوبا لا يقل أهمية عن غيره في هذا الباب، إنه أسلوب السجع الذي يعتبر من التكوينات الصوتية ذات الطبيعة التكرارية التي تقوي النغم الموسيقي، فهو فن لفظي بديعي له تأثير بليغ يجذب المتلقي/ السامع ويحدث في نفسه ميلا إلى الاستماع والإنصات، بل التلذذ بنغمة الكلام العذبة وقبولها والتأثر بها.

ومن شواهد ذلك ما ورد في مطلع (م1)/(س:5) على سبيل المثال، إذ الملاحظ أن في كلام جمهور الرجاء الرياضي ضرب بلاغي صوتي يتمثل في السجع المطرف الذي وقع بين قوله: "فهَادْ النبُلَادْ عَايْشِينْ فْغْمَامَة" وقوله: "طَالْبِينْ السَّلامَة" ومثل ذلك يأتي في (م4)/(س: 5-6-7-8) مصورا إحساس جمهور الرجاء الرياضي بلغة دقيقة، وأسلوب بلاغي بديع تجاه أرض فلسطين. ويظهر أن في فواصل هذين المقطعين اختلاف على مستوى الوزن واتفاق على مستوى الحرف الأخير، مما أحدث إيقاعا موسيقيا، حيث استطاع المشجع الرياضي من خلاله إبراز الاتحاد الصوتي من جهة، واظهار التفاعل الدلالي بين المقطعين الإنشاديين اللذين عبَّرًا عن معنى نفسي قائم لديه من جهة ثانية، وفي مثل هذا يكُمُن وجه الحسن الذي يبقى وقع آثاره واضح على المتلقى السامع.

ونشير هنا إلى أن توظيف اللون الصوتي البديعي في أناشيد (ألتراس الرجاء) لا يمكن عزل معناه عن سياق تداوله، فهو يحدث تلاؤما موسيقيا ومعنوبا، فمثلا الحاجة التعبيرية التي اعتمد فها الجمهور على السجع المتوازي في أناشيده بدت ملحةً للغنائية، حيث من خلاله يعلو الصوت ويتدفق الإيقاع، وتظهر الطاقات التعبيرية المحققة للغة الجرسية باد في (م1)/(س:7) في قوله:

- "مَوَاهِبْ ضَيَعْتُوهَا بِالدَّوْخَة هَرَّسْتُوهَا"/ (مَواهِبٌ ضَيَعْتُمُوها بِالإِدْمَان كَسَّرْتُمُوهَا)

يجد الناظر إذن، أن في هذا المقطع الإنشادي سجع متوازي؛ يتجلى بين عبارتين هما: (مواهب ضَيَعْتُوهَا) وعبارة: (بِالدُّوخَة هَرَّسْتُوهَا) حيث اتفقتا على مستوى الوزن والحرف الأخير؛ وهو تعبير أسلوبي صوتي أحدث-كسابقه-إحكاما للكلام، فجعله منسجم المعاني والدلالات، حيث جعل ألفاظه تتفق وزنا ورويا، كما جعل أجزاءه ترتبط مع بعضها البعض قصد إيهام المتلقى السامع والتأثير فيه.

وتبرز ظاهرة السجع في الخطاب الرياضي بشكل عام، براعة جمهور فريق الرجاء الرياضي على مستوى استثمار أنواع بديعية منسجمة مع التكوينات الصوتية السالفة حيث جعلت من أناشيد هذا الجمهور بناء فنيا أولا، وثانيا: جعلت المعاني منسجمة والألفاظ رنانة، لتتجلى بذلك قدرة المشجع-من خلال هذا الضرب الأسلوبي الصوتي-في التلاعب بأذهان المتلقين والتأثير في نفوسهم.

ويجد الناظر أيضا حضورا مكثفا لظاهرة التكرار اللفظي، في غالبية الأناشيد الغنائية الرياضية التي تفرد بها جمهور الرجاء الرياضي المغربي، فالتكرار لازمة من لوازم الحياة التي لا محيد عنها لأنه مصاحب للإنسان منذ نشأته الأولى؛ يعكس ما يجول في فكره، ويضبط مفاهيمه، ويعبر عن أحاسيسه ومعاناته، وكل ممارساته اليومية، إن الإنسان والتكرار بهذا المعنى ((صديقان منذ الطفولة المبكرة، التي يبدأ فيها بسماع دقات قلب الأم جنينا ووليدا، وبتكرار حركة الفم في الرضاع))(69).

ويؤدي هذا التكوين الصوتي دورا هاما في إرساء دعائم المعنى داخل لغة الأناشيد الرياضية الحماسية المعبرة، فضلا عن إبراز البعد الموسيقي الذي يختص به هذا النوع من الشعر الغنائي، وذلك جلي من خلال التراكم الفني الذي يمكن أن يطرأ على أجزائه، قصد ترسيخ فحواه وتوضيحه وتبليغه، إن التكرار إذن ((عبارة عن الإثبات بشيء مرة بعد مرة)) (60) أو كما قال الجرجاني في تعريفاته.

وذهب الإمام السيوطي (ت911ه) إلى ربطه بفصاحة الكلام فقال: ((هو أبلغ من التوكيد وهو من محاسن الفصاحة)) (أف)، إذن فهو عنصر هام من عناصر البنية الإيقاعية الداخلية التي جاءت عن طريق الحروف (الأصوات) أو الكلمات أو الجمل أو الصيغ الصرفية لتؤكد فحوى كلام جمهور الرجاء الرياضي الذي فوّض نفسه كي يكون لسانا ناطقا باسم كل الفئات المظلومة وطنيا وعربيا.

يأتي التكرار على أشكال مختلفة وبحروف متباعدة المخارج، ليبرز الوعي الفني الكامن في بلاغـة الجمهـور، ممـا يجعـل أناشـيده الرباضـية في تصـاعد إيقـاعي موسـيقي تـؤثر في المتلقي/المستمع وتجعله يعيش مع الحدث؛ فتكرار الحروف في المقاطع الإنشادية الرباضية أنموذج هذه الورقة البحثية أكدت حالة تأثيرية وفرت الإمتاع لأذن السامع، ففي (م1)/ (س: 1-4-3 ثم س: 11-12- 13 و س: 22-23-24-25- 34-32) نجد حضورا مكثف لحروف معبرة عن معاناة وحسرة داخلية يحس بها مشجع فريق الرجاء الرباضي المغربي: في قوله: (أَوْه أَوْه أَوْه

وكذل هـ و الشأن في (م2)/ (س: 1-2-3، ثم س: 19-20-21) الذي عبرت حروفه المتكررة عن الرفض في قوله: (لا لا لا لا لا).

ويحضر مثل ذلك في (م 4)/ (س: 1-2-3-4، ثم س: 29-31-35-35) معبرا عن رفضه التام لما تتعرض له أرض فلسطين من ظلم الأعداء وذوي القربى، ومؤديا وظيفة التنغيم والجرس الموسيقي، ليكون بذلك حضور هذا الأسلوب من أقوى طرق التأثير ((وخير وسائط لتركيز الرأي والعقيدة في النفس البشرية على هينة وهوادة، دون استثارة لمخالفها بالجدل أو المشادة))(62).

ويظهر تكرار الكلمة في عدد من المقاطع الإنشادية المعبرة الدالة على التوكيد، كظهوره في الحروف المتفرقة في الأمثلة السابقة، مفردات ((تضيف الموسيقى في القواعد والموسيقى في المعاني، إلى الموسيقى الملحوظة في مجرد النطق أو السماع))(63).

ويسهم تكرار الكلمة-فعلا كانت أو اسما-في إغناء الإيقاع الموسيقي المعبر عن انفعالات المتكلم النفسية، كما هو الحال في: (م2) الذي تكررت فيه كلمة (شُفَتُها) في (س: 5-7) وكلمة (الفَرْحَة) في (س: 10-11)، وكلمة(نهَارُ) في (س(15)، ثم كلمة (نُتِيًا) في(م3)/ (س: 13-14-15-16)، وكلمة: (مَهْمُومْ) في (س: 9-10-16) وغيرها من الكلمات التي جاء لتبرز التعبير عن المعاناة، وتوقظ حس الانتماء الوطني والقومي، وتبعث الهمة من أجل التبصر بالواقع ومحاولة تغييره.

ولا يقف أسلوب التكرار في أناشيد (ألتراس الرجاء) عند حدود تكرار الحروف والكلمات، بل يتخطاه- في كثير من الأحيان- إلى تكرار العبارات والجمل؛ وهو ضرب بلاغي يسهم- إلى حد كبير- في تقوية المعنى، فكل عبارة تم تكرارها أكسبت الأناشيد الرياضية طاقة إيقاعية كبيرة بفعل اتساع رقعتها الصوتية، ومن أمثلة ذلك ما ورد في (م 4) على سبيل المثال في عبارة: (رَجَاوِي فَلَسْطِينِي) التي تم تكرارها مرتين في (س30-34) وكذلك عبارة: (حَبِّيتْ نَمْشِي شكُونُ يَدِينِي) في (س:32-35).

ولم يأتي أسلوب التكرار في أناشيد جمهور الرجاء الرياضي المغربي ليُكثِف نسيج المادة اللغوية ويبني معانها فحسب، بل جاء للتأكيد والإثبات، إلى جانب إبراز اتساق عبارات هذه الأناشيد، وانسجامها مع أفكار الجمهور، وربط بينها وبين المعاني تماشيا مع طبيعة اللغة ومتطلبات مستعملها، بذلك أظهر لنا الجمهور الرياضي قصده الاستعمالي لهذا الأسلوب الصوتي البلاغي الذي جاء ((بدافع الموهبة والخبرة في التركيز على الدال الصوتي المتكرر في تركيب البنية النصية، وجعلها ماثلة بإزاء الأدوات البنائية الأخرى، فضلا عن ذلك فإن هيمنة [مثل]هذه الأساليب يعني اشتمال الوظائف التي تؤديها بمختلف مستوياتها الإحداث الأثر الدلالي والجمالي))(64).

واعتمد المشجع الرياضي في أناشيده الحماسية المعبرة أيضا، على أسلوب بلاغي آخر لا يقل أهمية ولا دورا في التشكيل الصوتي، إنه أسلوب الالتفات الذي يبتغي منه جمهور المشجعين إبراز جمالية الخطاب الرياضي وقدرته على التأثير، من خلال انتقال المخَاطِب من حال إلى حال أثناء عرضه لخطابه، وذلك بتغيير أسلوب التخاطب الذي يمكن أن يأتي بصيغة المتكلم إما جمعا أو إفرادا تارة، أو مثلها بصيغة الغائب تارة أخرى.

وأقر الزمخشري(ت538ه)-قبل-بالأبعاد الجمالية والتأثيرية التي يحدثها هذا الضرب البلاغي في الخطاب، حيث قال: ((إن الكلام إذا نُقِل من أسلوب إلى أسلوب كان ذلك أحسن تطرية لنشاط السامع وإيقاظا للإصغاء إليه من إجرائه على أسلوب واحد، وقد تختص مواقعه بفوائد))(65).

ومن تجليات حضوره في أناشيد جمهور الرجاء الرياضي في مطلع المقطع (1): "في بلادي ظلموني" في (س: 1و2)، حيث أظهر المشجع مقدرته الفنية من خلال استثماره لهذا الضرب البلاغي حيث صرف خطابه الموجه إلى مخاطبه من وضع لوضع آخر، أي من ضمير الملاغي حيث صرف خطابه الموجه إلى مخاطبه من وضع لوضع آخر، أي من ضمير المائكم/نحن (عَايْشِينْ-نَصْ رَنّا-عْلِينَا-خَلَّوْنَا-نَتْحَاسُ بُوا) إلى ضمير الغائب الجمع (صَرَفُوا)-وفي هذا التحول-كما في غيره-يظهر تنافر ضدي ((إذ يوضع الخير في مواجهة المقر، والبراءة في مواجهة الخبث، والظلم في مواجهة المقاومة))

ويهيمن هذا التحول على معظم أناشيده الرياضية-حيث يأتي مناسبا للمعنى ملائما لطبيعة المستقبل، مؤديا وظيفة ((حث السامع وبعثه على الاستماع حيث أقبل المتكلم)) (67) ومثل ذلك يظهر-أيضا-في المقطع (2)/ (س: 5-6-7) حيث انعطف المشجع بكلامه من ضمير المتكلم في قوله: (كي نُغَمْضْ عِينِي) إلى ضمير المخاطب في قوله: (الفَرْحَة والغبينَة مُعَاكُ نُتِي أَنَا عَشْتُهَا)-والعكس وارد أيضا-((انعطافا لطيفا من غير واسطة تكون توطئة للصيرورة من أحداهما إلى الآخر على جهة التحول)) (68) وبذلك تكون الغاية الفنية والتأثيرية قد تحققت لأن الصيغ المعتمدة في التعبير أكثر انسجاما مع ما يربد المشجع الإخبار به، وكونها الأجدى أيضا لما يبتغيه في إظهار حبه لفريقه المفضل.

على العموم، فالالتفات الذي لازم أناشيد ألتراس الرجاء الرياضي قد كساها فضل بهاء ورونق، وأورث السامع زيادة هزة ونشاط ووجد عنده من القبول أرفع منزلة ومحلا (69)، أكثر من ذلك فهو لم يرد ((لمجرد الافتنان في الكلام، وليس هو لتطرية السامع وتجديد نشاطه فحس، وإنما هو كذلك، وربما أساسا لتوريط هذا السامع والزج به في القضايا التي يتناولها الخطاب ولجعله طرفا فها معنيا بها))(70).

### 2.2. بلاغة البني التلفّظية في الخطاب الرباضي.

تعتبر البنى التلفظية في الخطاب الرياضي بمثابة سياسة لغوية خاضعة لسلسة من التقنيات والعناصر اللسانية في منهات ثير انفعالات خاصة، ولها إيحاءات نفسية لدى مخيلة المتلقي والمتكلم<sup>(71)</sup> على السواء، ويتلاعب الخطاب الرياضي-أنموذج أناشيد ألتراس الرجاء الرياضي-بألفاظ وعبارات لغة التواصل الجامعة بينه وبين المتلقي الرياضي الخاص، والمتلقي العام فئات عربضة من الناس تختلف توجهاتهم الفكرية ومراكزهم الاجتماعية والسياسية.

ويجد الناظر في الأناشيد-كما يلحظ السامع لها أيضا-الحضور الملفت للازدواجية والثنائية على مستوى اللغة؛ إذ الاعتماد على مثل هذه الآليات الاستراتيجية في مجال التواصل الإنساني عموما-وفي الخطاب الرياضي على وجه الخصوص-يعتبر وسيلة تأثيرية تقوم على العرف اللغوي الجمعي الذي يستعمل فيه نظام الكلام-على حد تعبير "بلومفيلد"-بطريقة موحدة ((تكوّن جماعة لغوية واحدة(..) وكل فرد في هذه الجماعة ينبغي أن يعبر عن كل مناسبة بالكلام المضبوط، كما يقوم بالاستجابة الصحيحة عندما يسمع أحد أفراد هذه الجماعة ينطق نفس اللغة، يجب إذن أن يتحدث بوضوح، وأن يفهم أيضا ما يقوله الآخرون))(72).

وسبقت الإشارة إلى أن الاستراتيجية الخطابية التي ينهجها الخطاب الرياضي هي بمثابة مسلك بلاغي أسلوبي يناسب يتخذه المرسل للتلفظ بخطابه، ((من أجل تنفيذ إرادته والتعبير عن مقاصده التي تؤدي لتحقيق أهدافه من خلال استعمال العلامات اللغوية وغير اللغوية، وفقا لما يقتضيه سياق التلفظ ويستحسنه المرسل))<sup>(73)</sup>.

يعتمد جمهور الرجاء الرياضي في أناشيده التشجيعية الموحية على معظم نُظم ومستويات الفعل اللغوي؛ فنجد حضور الأصوات والصيغ والمفردات والتراكيب، وذلك كله ((حسب أصول استعمالية خاصة بالمستوى الاجتماعي الذي يتداولها فيه أفراده إذ يجيدها هؤلاء الأفراد بالمشاركة والمران)) (74)، فهناك حضور مكثف للعامية المغربية أولا، إلى جانب الجمع بين العامية والفصحى في إطار ما يسمى بالازدواجية اللغوية ثانيا، وهناك حضور ثالث-أيضا-للثنائية اللغوية التى جمعت بين ما هو عربى مغربي لهجي وبين ما هو فرونكوفوني (75).

وتجدر الإشارة هنا إلى أن اللغة لا تعدو في أن تكون مجرد إشارات ورموز فحسب، بل هي على حد تعبير الباحثة الجزائرية دليلة فرجي: ((منهج وفكر وأسلوب وتصور لواقع الأمة ورؤية شاملة لقضاياها ومشاكلها، والحياة اللغوية تخضع لمؤثرات شتى قديمة وحديثة طارئة ومزاجية بيولوجية متشابكة في نسيج معقد، فهي التي تساعد المتكلم في وسطه الاجتماعي، وتعطيه أحد أبعاد هذا الانتماء، فإذا كانت اللغة الأم تعطي الإنسان حق الانتماء وجنسية الفكر والهوية؛

فإن اكتساب الإنسان للغة ثانية تكسبه جنسية فكر ثانية، وهو أخرى وتعطيه حق الانتماء الثقافي لثقافة أخرى))(76).

يعد إذن توظيف التباين اللغوي التلفظي في ميدان التواصل مع الآخر استراتيجية تأثيرية ناجعة ينهجها الخطاب الرياضي، فالحضور الملفت للعربية العامية المغربية-أو ما يعرف باللهجة-أولا فيه تعبير عن الانتماء الجغرافي، لأنها؛ أي اللهجة تعبير عن ((عادات كلامية لمجموعة قليلة من مجموعة أكبر من الناس تتكلم لغة واحدة))(777).

وتعرف العامية-أيضا-على أنها ((مجموعة من الصفات اللغوية، تنتمي إلى بيئة خاصة، ويشترك في هذه الصفات جميع أفراد هذه البيئة، وبيئة اللهجة [العامية] هي جزء من بيئة أوسع وأشمل، تضم عدة لهجات لكل منها خصائصها، ولكنها تشترك جميعا في مجموعة من الظواهر اللغوية التي تيسر اتصال أفراد هذه البيئات بعضهم ببعض، وفهم ما قد يدور بينهم من حديث، فهما يتوقف على قدر الرابطة التي تربط بين هذه اللهجات))(78).

وتختص العامية بمميزات أسلوبية مختلفة، فهي: ((تهمل الإعراب [أحيانا]؛ وهو تغيير الحركات في أواخر الأسماء والأفعال المعربة، وهو من أهم خصائص الفصحى، إذ يقفون المتكلمون بالعامية على أواخر الكلمات بالسكون)) (79) كما هو مبين في (م2)/(س: 10-11-12-13-14) على سبيل المثال-لا الحصر في قول جمهور الرجاء الرياضي:

- -دَمْعتْ عِيني وَخَا فَرْحَان بَلَا هَوَايا شَدَّاتني البَكْيَة<sup>(80)</sup>
  - -فَرْحَة كُتْراااتْ كُل "مَاتْشْ" الخَضْرَا كَتْخْرِجْ رَابِحَة،
- -أَوَّلْ خْسَارَة وَجْهِي بْالشُّوكْ عَقْلِي مَا قْدْرْيَسْتُوْعَهَا،
- -"دِيرِبكْتْ" للبيْتْ لَا مَاكْلَة لَا شْرَابْ سِيمَانَة دَازْتْ كَحْلَة،
  - -وْشْحَااالْ بْكِييتْ وَالْوَالِيد يَفَهَّمْنِي الْخْسَارَة وَارْدَة،
  - -نْهَارْ مُورَا نْهَارْ نْزىدْ نْكُونْصُومِي وْنِزىد نْدَكْ الْبَلْيَة"

وتحضر إلى جانب توظيف العامية المغربية الازدواجية اللغوية التي تجمع في ألفاظها بين تعبيرين كلاميين مختلفين؛ اللغة العربية الفصحى وبعض الألفاظ العامية، وقبل أن نضع اليد على هذا التوظيف الأسلوبي نشير إلى أن الازدواجية اللغوية تعني: ((وجود مستويين لغوين في بيئة لغوية واحدة، أي لغة للحديث وأخرى للعلم والأدب والفكر)) ((8) وتعني أيضا عند "بلومفيلد": ((قدرة الفرد على التحكم في اللغة بسهولة متشابهة للتحكم في استعمال اللغة اللأم))

ويظهر نظام الازدواجية اللغوية القائم على التواصل عن طريق اللسان الواحد بشكل جلي في عدد من المقاطع الخطابية المكونة لنشيد جمهور الرجاء الرياضي المغربي، من قبيل قوله في (م1)/ (س: 29-30-13):

-يَا حْبَابِي غِير فَهْمُونِي، عَلاشْ بْغِيتُو تَفْرِقُونِي/ (يَا أَحْبَابِي فَقَط افْهَمُونِي، لِمَاذَا تُرِيدُون تَفْرِقَتِي) -عَلَى الرَجَاء اللِّي تَوَاسِيني/ (عَلَى الرَجَاء التي تُوَاسِيني)

-هَاذِي اخِركَلْمَة عَنْدي نَكْتَبْها مَنْ قَلْبي والدَّمْعَة في عَيْنِي/(هَذِه آخِركَلِمَة عِنْدِي أَكْتُهَا مِنْ قَلْبِي وَالدَّمْعَة فِي عَيْنِي)

يظهر أن هذا النظام اللغوي-كما سبقت الإشارة إلى ذلك-يجمع بين الأصل والفرع في اللغة الواحدة، أي أن الجمهور يزاوج بين فصحى اللغة الأصل وعامِّيتها؛ أي لهجاتها المتفرعة عنها التي تعكس الطرق الكلامية لفئة قليلة من فئة عريضة من الناس تجمعهم لغة واحدة قد تتوحد فيها الخصائص والنُّظُم، كما تعكس ذلك التنوع اللهجي الذي تعرف به الأقطار المغربية من الشمال إلى الجنوب، ومن الشرق إلى الغرب.

ويعمد الخطاب الرياضي إلى التوسل بنظام الثنائية اللغوية التي تعد نظاما تواصليا ذا لسانين يُعتمدُ فيهما على الترجمة الحرفية بالدرجة الأولى، والمزاوجة بين اللغة العربية (العامية) ولغة أجنبية أخرى غالبا ما تكون اللغة الفرنسية(الفرنكوفونية) بالدرجة الثانية، من قبيل ما جاء في  $(a_1)$  ( $a_1$ ) ( $a_2$ ) على لسان جمهور الرجاء الرياضي المغربي موجها انتقاده لبعض القائمين على الشأن السيامي، وقوله أيضا في  $(a_2)$  ( $a_2$ ): معبرا عن تشبته بفريق الرجاء الرياضي المغربي.

-"كِي نْغَمْضْ عِينِي يَا صُورْتْهَا رَا نْشُوفُها/ (بِمُجَرَّد إِغْمَاض عَيْنِي أَرَى صُورَتَها)

-"Des Souvenire" الفَرْحَة وَالغْبِينَة مْعَاكْ نْتِي أَنَا عَشْتُهَا/ (ذِكْرَيَاتُ الفَرْحَة وَالحُزْن مَعَكِ أنت أنَا عشتُها)

-مَزَال صُغِيييرْ، عَاقْل عَلَى أَوَّلْ مَرَة فِيهَا شُفَتْهَا"/ (مَا زِلْتُ صَغَيرًا، أَتَذَكَّر أَوَّل مَرَة رَأَيْتُها فِيهَا) خاتمة.

حاولنا من خلال هذه الورقة البحثية نهج مقاربة استراتيجية محكمة، من أجل تسليط الضوء أولا: على خطاب إنساني قائم الذات ألا وهو الخطاب الرياضي-أنموذج أناشيد جمهور الرجاء الرياضي المغربي-وثانيا: استبيان بعض أسسه البلاغية وسيماته الأسلوبية-التي جعلت منه فنا مؤثرا-من خلال عدد من المحاور الكبرى، وقد خلصنا إلى أن جميع تلك الأسس والسمات حاضرة-بالقوة والفعل-في البناء الخطابي الرياضي، مع تسجيل بعض علامات التباين

بينه وبين باقي الخطابات الإنسانية الأخرى؛ من حيث المزاوجة بين وفرة أساليب البناء، وتقنيات الأداء والإيحاء، وعليه يمكن أن نلخص أهم نتائج هذه الورقة البحثية في النقاط الآتية:

- أن جمهور (ألقراس الرجاء) قد لجاً في بنية خطابه الرياضي-أنموذج أناشيده-إلى أسلوب التشبيه ليعبر عن معان قائمة في نفسه، إذ حاول الكشف عنها للمتلقي، معتمدا في ذلك أولا: على صور فنية واقعية انتزعها من البيئة التي يعيش فها، وثانيا: على لغة بيانية تلاحمت أجزاؤها وصارت أداة حقيقية أسرع إلى الفهم، وأشد في التأثير بغية الوصول إلى المقصد.

-أن أسلوبا الاستعارة والكناية؛ ملمحان بلاغيان فنيان، شكلا أيقونة موجِّهة لمسار الخطاب الرياضي ومجلية لدلالاته؛ فحضورهما في بعض المقاطع الإنشادية الرياضية أنموذج هذه الورقة البحثية كان بمثابة علامة دالة على واقع منبوذ يحتاج إلى الهدم من جهة، وعالم مأمول يحتاج إلى مسببات الانفتاح عليه من جهة ثانية.

-أن للموازنة الإيقاعية في أناشيد الملاعب الرياضية دورا هاما، يكمن أولا: في تأدية الغرض الصوتي وتحسينه وإبراز الذوق الموسيقي بشكل تصاعدي متناسق يمنح النغم الصوتي طاقة تأثيرية على المتلقي/ السامع، ويتجلى ثانيا: في توفير الانتشار الواسع للمعاني التي تمنح للمخاطبِ قوة تعبيرية ملائمة لغاياته ومعبرة عن انشغالاته النفسية وحالاته الانفعالية تجاه الواقع الاجتماعي المزري الذي يعيش فيه، أو ما يصوره في مضمون كلامه تجاه موضوع أو قضية ما. أن لجوء جمهور الرجاء إلى توظيف أسلوب السجع لجوءا قصديا، وآلية استراتيجية لغوية مكملة تم الاستعانة بها أولا: في إظهار المستوى البديعي الصوتي الميزلبنية الخطاب الرياضي، وثانيا إظهار قيمة هذا النوع من الخطاب وإرساء قواعد التأثير فيه، وثالثا: الإسهام في رصِّ كلمات أناشيد (ألقراس الرجاء)، وجعلها منسجمة تركيبيا، ثم الإسهام في جعل التشكيل الصوتي والدلالي مترابطا يلازم الخطاب بكل مكوناته.

-أن توظيف أسلوب التكرار بأنماطه الأسلوبية واللغوية المتنوعة والمتعددة فيه أولا: تغدية للمعاني الدلالية الكامنة في أناشيد "ألتراس الرجاء"، واتساعا لرقعة بنية الإيقاع الصوتي ثانيا، وثالثا: وهو الأهم؛ وسيلة لاستيعاب وتخفيف ما شعر به جمهور الرجاء الرياضي المغربي من معاناة وتوتر انفعالي، وقلق ذاتي وموضوعي.

-أن أسلوب الالتفات قد شكل نسقا لغويا بلاغيا، ووسيلة تعبيرية، وطاقة إيحائية سلكها جمهور الرجاء الرياضي؛ على أساس تحقيق غايات مختلفة تتجلى أولا في زيادة حسن الخطاب الرياضي وإظهار جمالياته الفنية، وإبراز دور التحول الأسلوبي في إمتاع وإقناع المتكلم لمخاطبه

والتأثير فيه، وجذب انتباهه بتلك التغيرات التي قد لا يتوقعها في تعبيره اللغوي غير المألوف ثانيا.

-أن التنوع في البنى التلفظية ثراء ثقافي وشكل من أشكال التعدد اللغوي المعبر عما هو اجتماعي وسياسي وتاريخي وثقافي، فضلا عن كونها استراتيجية بالغة الأهمية في التأثير على المتلقي السامع-بغض النظر عن التناقض الصارخ بينها وبين الفصحى- من خلال ما تمتاز به من بنية أسلوبية ولغوبة ناتجة عن الاستعمال والتداول.

لقد جندت إذن كل هذه الأساليب لتكون وسيلة تكشف عن بعض المستويات البلاغية التي اختص بها الخطاب الرياضي، وما يحمله من دلالات يمكنها أن تساير-أو توافق-مقاصد المخاطِب/الجمهور الرياضي الرامية إلى التأثير في المتلقي، ومحاولة الانتقال به واقعيا من الوضع الكائن إلى الوضع الممكن.

ويبقى البحث في الخطاب الرياضي موضوعا مفتوحا على أسئلة كبرى، كما تبقى هذه الورقة البحثية مجرد خطوة صغيرة-على سبيل تكثير السواد في هذا الباب-أمام محاولات علمية عدة شارك فيها باحثين أكاديميين أكفاء، طرقوا فيها أبواب الخطابات الإنسانية عامة، وباب الخطاب الرياضي على وجه الخصوص، من منظور بلاغة الجمهور، لذلك فإن متابعة المسير في هذا المجال-وفي غيره طبعا-ومحاولة تلمس إوالياته البلاغية واللسانية والسيميائية أيضا، تقتضي أولا: تراكما معرفيا نوعيا من لدن الباحث، وثانيا: إعمال الحكمة والنظر بما يناسب سياق الخطاب، وثالثا: جهدا متواصلا، وكل ذلك من أجل امتلاك رؤية استراتيجية واسعة الأفاق واضحة المعالم تعطى لهذه الموضوع العناية التي يستحق.

#### الهوامش:

- Ricoeur, Réfliexion faite, Autobiographie intellectuelle, éd. Esprit, Paris, 1995.p39.
- Dictionnaire de linguistique et des sciences du langage: J, Dubois imprimerie :انظر (2) «latipografica ,S P A Italie dépôt légel 1999,p : 152-153
- E. Benveniste ,probléme de linguistique générale. Editions Galimard, 1966, p 16
- <sup>(4)</sup> انظر: الاستعارة والخطاب الرياضي، العناوين الإخبارية في مونديال جنوب افريقيا 2010، مجلة الكلمة، العدد 41 سبتمبر 2010م.
  - <sup>(5)</sup> انظر: المرجع نفسه.
    - <sup>(6)</sup> نفسه.
  - <sup>(7)</sup> لسان العرب، مادة (ن ش د)، ج3، ص421.
    - <sup>(8)</sup> نفسه، ص422.
  - <sup>(9)</sup> أغنية الطفل آفاق وتطلعات، دراسة في أغنية الطفل، ص133.

- (10) نفسه.
- (11) البلاغة العربية الجديدة، مسارات ومقاربات، ص415.
- (12) الجمهور الرباضي هو: (جماعة من الناس قد تكون قليلة وقد تكون كثيرة العدد، يجمعهم حب وعشق لفريق واحد، يكونون خلفه في السراء والضراء، ويتابعون أخباره وشؤونه أولا بأول ودقيقة بدقيقة) (انظر: إبراهيم جوادي، دور وسائل الإعلام الرباضي المكتوب لدى الجمهور الرباضي الجزائري، ص03).
- (13) نادي الرجاء الرياضي (Association Sportive du Raja Club Athletic) وتعني الجمعية الرياضية لنادي الرجاء الرياضي، والمعرف اختصارا بالرجاء الرياضي، وهو: ناد رياضي مغربي من مدينة الدار البيضاء، تأسس منذ عام 1949م من قبل نقابين مغاربة، لقبوه بنادي النسور الخضر، وهو من أكثر الفرق شعبية في المغرب إلى جانب خصمه "نادي الوداد الرياضي"، عرف بمشاركاته وألقابه الرياضية الكثيرة داخل الوطن وخارجه (انظر: وكيبديا الموسوعة الحرة والموقع الرسمي للنادي: (www.rajaclubathletic.ma).
  - (14) اللغة الشاعرة، ص 11-12.
  - (15) محمد مندور، فن الشعر، ص16
    - (16) انظر: الفروق اللغوية، 2002م.
  - (17) معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، ص12.
    - (18) دراسة الصوت اللغوي، ص402.
  - (19) التصوير الشعري، رؤية نقدية لبلاغتنا العربية، ص189.
- (20) هي مجموعة شبابية مساندة لفريق الرجاء الرباضي تلقب ب: "ألتراس غرين بويز Ultras Green Boys" تأسس بشكل فعلي سنة 2005م، من مبادئها: الحب المطلق لفريق الرجاء الرباضي، ومعرفة الفريق معرفة كبيرة، والتشجيع اللامشروط للفريق، والدفاع عن سمعته داخل الميدان وخارجه) (انظر: ويكبيديا الموسوعة الحرة).
  - (21) انظر: كتاب التعريفات، ج1، ص59.
- (ألتراس)، انظر: الملصقات والصور المعبرة المرافقة لتشجيعات جمهور الرجاء الرياضي المغربي (ألتراس)، https://www.google.com/url?sa=t&source=web&rct=j&url=https://m.youtube.com/watch%3Fv%3
  - (23) معجم المصطلحات الصوفية، ص51.
- (24) نشير إلى أن هذا المقطع الإنشادي الجماهيري الرياضي قد حظي بعناية واهتمام الدكتور عماد عبد اللطيف، حيث أفرد له دراسة أكاديمية علمية، تعليلية شاملة ومتكاملة من منظور بلاغة الجمهور، عنونها ب: "بلاغة جمهور كرة القدم حالة أناشيد الملاعب" وقد ضمنها كتابه: البلاغة العربية الجديدة في 26 صفحة، (انظر: عماد عبد اللطيف، البلاغة العربية الجديدة، م س)، ويعود أقدم تسجيل متاح لنشيد في بلادي ظلموني إلى (2017/03/27م) وهو تسجيل صوتي لجوق من الذكور بخلفية موسيقية تجمع بين إيقاع المارش العسكري، وإيقاع الشجن الحزين، أنتج النشيد ألتراس النسور، وهو من جماعات مشجعي فريق الرجاء البيضاوي المغربي، ويحظى النشيد بشعبية كبيرة تتجلى في نسبة مشاهدته على يوتيوب) (انظر دائما: البلاغة العربية الجديدة، م س، ص418).

- (<sup>25)</sup> انظر: البوابة الإليكترونية: شـوف360 الإخبارية، وانظر أيضا: كتـاب البلاغـة العربيـة الجديـدة، م س، ص430-430).
  - (26) انظر: البوابة الإليكترونية: شوف 360 الإخبارية

#### https://chof360.com/sports/%D9%83%D9%84%D9%85%D8%A7%D8%AA-

- <sup>(27)</sup> المرجع نفسه.
- (28) في هذا المقطع الإنشادي انتقل ألتراس الرجاء من التعبير عن القضايا الوطنية إلى التعبير عن قضايا الأمة العربية المتمثلة في القضية الفلسطينية، (انظر: المرجع السابق).
  - (29) البلاغة العربية الجديدة، مسارات ومقاربات، م س، ص349-350.
  - (30) انظر: عماد عبد اللطيف، في ضرورة بلاغة الجمهور، موقع الشروق الإخباري، 2020م.
    - البلاغة العربية الجديدة، م س، ص $^{(31)}$ 
      - (32) الصناعتين، ص10.
    - (33) الكليات، معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، ص 326.
      - (34) انظر: البيان والتبيين، ج1، ص93
      - (35) اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، ص 293.
        - (36) الأدب وفنونه، دارسة ونقد، ص28.
          - (<sup>(37)</sup> الشعر الجاهلي، ص13.
      - (38) الاستعارة والخطاب الرياضي، مرجع سابق.
        - (39) دلائل الإعجاز، ص254-255.
        - (40) التصوير الشعري، م س، ص16.
          - (<sup>(41)</sup> بناء لغة الشعر، ص149.
          - (42) فن التشبيه، ج1، ص43.
        - (43) الأسلوبية الرؤية والتطبيق، ص61.
- (44) "يقر جمهور المشجعين في هذا المقطع الإنشادي أن بعض المسؤولين في الدولة قد صرفوا من أجلهم حشيش كتامة (وهي مدينة مغربية معروفة بزراعة القنب الهندي) وتركوهم كاليتامى، وأن الحساب سيكون يوم القيامة"
  - (45) المباحث البلاغية في ضوء قضية الإعجاز القرآني، ص98.
    - (46) الصناعتين، ج1، ص72-73.
    - (47) الاستعارة والخطاب الرباضي، مرجع سابق.
    - (48) نظرية التأويل، الخطاب وفائض المعنى، ص90.
      - (49) أصل العمل الفني، ص57.
  - Perelman et Tyteca, Traité de L'argumentation, Op.cit,p229. انظر:  $^{(50)}$ 
    - (51) معجم العين، مادة (ك ن ي)، ص54.
      - (<sup>52)</sup> انظر: شروح التلخيص، ص265.

- (53) الصناعتين، ص416.
- (<sup>54)</sup> مسائل فلسفة الفن المعاصر، ص211.
- (55) هنا الجمهور يبرز بعض المعاناة التي يعاني منها جراء الظلم والقهر والإدمان على المخدرات التي جعلت الناس كاليتامى، ومع ذلك فالجمهور يطلب السلامة والنصر من الله عز وجل ويتوعد من ظلمه بالمحاسبة يوم القيامة.
- (<sup>56)</sup> يعبر الجمهور عن شدة تعلقه بفريق الرجاء الرباضي المغربي معتبرا مصدر مواساة رغم محاولة بعض أحبابه إبعاده عن هذا الفريق الكروي.
  - (<sup>57)</sup> الأصوات اللغوية، ص28-29.
  - (58) في ضرورة بلاغة الجمهور، مرجع سابق.
    - (59) التكرير بين المثير والتأثير، ص89.
      - (60) التعريفات، ص13.
    - (61) الإتقان في علوم القرآن، ص199.
  - (62) مناهج تجديد في النحو والبلاغة والتفسير والأدب، ص210.
    - (63) اللغة الشاعرة، م س، ص16.
  - (64) أساليب البديع في نهج البلاغة دراسة في الوظائف الدلالية والجمالية (أطروحة دكتوراه). ص46.
    - (65) الكشاف، م س، ص32.
    - (66) البلاغة العربية الجديدة، م س، ص429.
      - البرهان في علوم القرآن، ج8، ص315.
    - (68) منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص314-315.
      - (69) مفتاح العلوم، ص299.
    - (70) العجاج في القرآن من خلال أهم خصائصه الأسلوبية، ص ص526-527.
      - (71) الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية، ص41.
  - O. Jespersen, Language Its Nature, Development and Oregin, London. 1956. P.29 انظر: (72)
    - (73) استراتيجية الخطاب مقاربة لغوية تداولية، ص62.
    - (74) المستوى اللغوي للفصحى واللهجات وللنثر والشعر، محمد عيد، ص19.
- (<sup>75)</sup> أول من أرسى مصطلح الفرونكوفونية هو الجغرافي الفرنسي (Onesime Reclus) وقد أطلقها على الشعوب التي تتحدث الفرنسية، وقد تطور المفهوم أكثر في الستينيات من القرن الماضي، وأصبح مفهوم الفرونكوفونية ذو بعدين: لساني وآخر جغرافي، بعيدا عن الأبعاد العرقية والإثنية أو درجة التطور الاجتماعي والاقتصادي للدولة) (انظر: الازدواجية اللغوبة في وسائل إعلام بلدان المغرب العربي، م س).
  - <sup>(76)</sup> الازدواجية اللغوية مفاهيم وإرهاصات، ص269.
- (<sup>77)</sup> انظر: عبد الله المناعمة، اللهجة بين اللغة والاصطلاح، 2009م، (http://shbabisdod.ahlamountada.com).
  - (78) انظر: الازدواجية اللغوية في وسائل إعلام بلدان المغرب العربي دراسة نقدية، ص03.

- (79) انظر: شوق ضيف، تحريفات العامية للفصحى في القواعد والبنيات والحروف والحركات، ص11.
- (80) في هذا المقطع من نشيد جمهور الرجاء الرياضي المغربي يعبر أحد المشجعين للفريق-بلسان الجميع-عن حالتين نفسيتين متناقضتين، الأولى: تبعث على الفرح الشديد زمن تغلب الفريق على خصمه، حيث يقول المشجع: (دمعت عيني وإن كنت فرحا، فدون شعور بكيت، فرحة كبيرة في كل مباراة يخرج فها الفريق الأخضر رابحا) "أما الحالة النفسية الثانية فتبعث على الحزن الشديد أيضا على الفريق زمن تعرضه للخسارة في مباراة من مباريات كرة القدم حيث يقول المشجع: (وأول خسارة للفريق لم يستطع عقلي استيعابها، ذهبت مباشرة إلى البيت، مكثت فيه لمدة أسبوع أبكي، مقاطعا الأكل والشرب والإدمان لا يفارقني، دون أن أبالي بنصيحتي والدي التي تقول: (إن الخسارة واردة)).
  - (81) الازدواجية اللغوبة في وسائل إعلام بلدان المغرب العربي، م س، ص02.
    - (82) نفسه، ص168

#### \*المصادر والمراجع المعتمدة:

- إبراهيم جوادي، دور وسائل الإعلام الرياضي المكتوب لدى الجمهور الرياضي الجزائري، معهد التربية البدنية والرياضية، مجلة مخبر علوم وتقنيات النشاط البدني الرياضي، ع8، جامعة بتانة، الجزائر، 2014م.
  - إلهام أبو السعود، أغنية الطفل آفاق وتطلعات، دراسة في أغنية الطفل، ورقية بحثية، عمان، 1996م.
  - جمال الدين ابن منظور الإفريقي، لسان العرب، مادة (ن ش د)، ج3، دار صادر، بيروت، ط3، 1414هـ
- عبد الهادي ابن ظافر الشهيري، استراتيجية الخطاب مقاربة لغوية تداولية، دار الكتاب الجديدة المتحدة، بلغازي، ط1، 2004م.
  - محمد عيد، المستوى اللغوي للفصحي واللهجات وللنثر والشعر، عالم الكتب، القاهرة، (د ط)، 1981م.
    - محمد مندور، فن الشعر، مؤسسة هنداوي للنشر والمعرفة والثقافة، (د ط)، 2017م.
      - -إبراهيم أنيس، الأصوات اللغوية. مكتبة الأنجلو المصرية. ط5. 1975م.
      - -ابن يعقوب القزويني، شروح التلخيص، دار الكتب العلمية، بيروت، (د ط)/(د ت).
- -أبو البقاء الكفوي، الكليات، تحقيق عدنان درويش، ومحمد المصري، مؤسسة الرسالة، بيروت، (دط)، (د ت).
  - -أبو عثمان الجاحظ، البيان والتبيين، ج1، دار الهلال، بيروت، (د ط)، 1423هـ
- -أبو هلال العسكري. كتاب الصناعتين، تحقيق مفيد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1981م.
- -أبو هلال العسكري، الفروق اللغوية، تحقيق محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط2، 2002م.
  - -أبو يعقوب السكاكي، مفتاح العلوم، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، (د ط)، 1987م.
- -أحمد جمال العمري، المباحث البلاغية في ضوء قضية الإعجاز القرآني، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1، 1440هـ/1990م.
  - -أحمد مختار عمر، دراسة الصوت اللغوي، عالم الكتب، القاهرة، (د ط)، 1997م.
- -الخليل بن أحمد الفراهيدي، معجم العين، مادة (ك ن ى)، تح: عبد الحميد هنداوي، ج1، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 2002م.

- -القاضي الجرجاني. التعريفات. تحقيق نصر الدين تونسي. شركة القدس للتصوير. القاهرة. ط1. 2007م
  - -أمين الخولي، مناهج تجديد في النحو والبلاغة والتفسير والأدب، دار المعرفة، بيروت، ط1، 1961م.
    - -أنور فؤاد أبي خزام، معجم المصطلحات الصوفية، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، ط1، 1993م.
- -بدر الدين الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج3، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، (د ط)، 1957م.
- -بول ربكور، نظرية التأويل، الخطاب وفائض المعنى، ترجمة سعيد الغانمي، المركز الثقافي العربي، بيروت، لبنان، ط1، 2003م.
  - -جان ماري جويو، مسائل فلسفة الفن المعاصر، ترجمة سامي الدروبي، دار اليقظة العربية. ط2. 1965م.
  - -جان كوهن، بناء لغة الشعر، ترجمة أحمد درويش، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، (د ط)، (د ت)،
- -جلال الدين السيوطي، الإتقان في علوم القرآن. تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم. ج3. المكتبة العصرية. لبنان. (د ط). 1998م.
  - -حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، 1981م.
- -خالد الحميداوي، أساليب البديع في نهج البلاغة دراسة في الوظائف الدلالية والجمالية (أطروحة دكتوراه). كلية الآداب. جامعة الكوفة. العراق،2011م.
- -دليلة فرجي، الازدواجية اللغوية مفاهيم وإرهاصات، مجلة المخبر، أبحاث في اللغة والأدب الجزائري، جامعة محمد خيضر، بسكرة، ع05، 2009م.
- -رمضان مهلهل سدخان، الاستعارة والخطاب الرياضي، العناوين الإخبارية في مونديال جنوب افريقيا 2010، مجلة الكلمة، ع 41 سبتمبر 2010م.
- -شوقي ضيف، تحريفات العامية للفصحى في القواعد والبنيات والحروف والحركات، دار المعارف، القاهرة، (د ط)، 1994م.
  - -عباس محمود العقاد، اللغة الشاعرة، المجلة العربية، الرباض، السعودية، (د ط)، 1435هـ
  - -عبد الرحمن طه، اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط1، 1998م.
  - -عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز. تحقيق محمود شاكر. مكتبة الخانجي. القاهرة. ط5. 2004م.
- -عبد اللطيف عماد، البلاغة العربية الجديدة، مسارات ومقاربات، دار كنوز المعرفة، عمان، الأردن، ط1، 2021م.
  - -عبد اللطيف عماد، في ضرورة بلاغة الجمهور، موقع الشروق الإخباري، 2020م.
- -عبد الله صولة، الحجاج في القرآن من خلال أهم خصائصه الأسلوبية، دار الفارابي، بيروت، لبنان، ط1، 2000م.
- -عدنان حسين قاسم، التصوير الشعري، رؤية نقدية لبلاغتنا العربية، الدار العربية للنشر، القاهرة، 2000م.
  - -عز الدين إسماعيل، الأدب وفنونه، دارسة ونقد، دار الفكر العربي، القاهرة، ط6، 1976م
  - -عز الدين على السيد، التكربر بين المثير والتأثير، دار الطباعة المحمدية، الأزهر، القاهرة، (د ط)، 1978م،
    - -علي بن محمد الشريف الجرجاني، كتاب التعريفات، ج1، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1983م.
      - -على الجنيدي، فن التشبيه، ج1، مكتبة الأنجلو المصربة، القاهرة، ط2، 1386هـ.

- -مارتن هايدكر، أصل العمل الفني، ترجمة دودو أبو العيد، منشورات الاختلاف، بيروت، لبنان، ط1، 2001م. -محمد بن علي التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، ج1، تحقيق علي دحروج، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت، ط1، 1996م.
  - -محمد خفاجي، الشعر الجاهلي، دار الكتاب اللبناني للطباعة والنشر، ط1، 1986م.
- -محمد شطاح، الازدواجية اللغوية في وسائل إعلام بلدان المغرب العربي دراسة نقدية، كلية الاتصال، جامعة الشارقة، الإمارات، (دت).
- -ناجي عبد الحميد. الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية. المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر. بيروت. لبنان. ط1. 1984م.
- -وهبة مجدي وكامل، المهندس، معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، مكتبة لبنان، بيروت، (دط)، 1979م.
  - -يوسف أبو العدوس، الأسلوبية الرؤبة والتطبيق، دار المسيرة، عمان، (د ط) /2010م.
- Ricoeur, Réflexion faite, Autobiographie intellectuelle, éd. Esprit, Paris, 1995.
- Dictionnaire de linguistique et des sciences du langage : J, Dubois imprimerie «latipografica ,S P A Italie dépôt légel 1999.
- E. Benveniste, problème de linguistique générale. Editions Galimard, 1966.
- Perelman et Tyteca, Traité de L'argumentation, Op.cit,p229.
- O. Jespersen, Language Its Nature, Development and Oregin, London. 1956. P.29.

# جمهور كرة القدم اللبنانيّة من عَيّ الاهتياج الطّائفيّ إلى بلاغة الاحتجاج السّياسيّ

# Lebanese football fans From the weakness of sectarian outburst to the rhetoric of political protest

د. يونس محمّد على زلزلي مخبر كلّيّة الآداب والعلوم الإنسانيّة، الجامعة اللبنانيّة، لبنان
Youness.zalzali@outlook.com

| لقبول: 2021/07/24 تاريخ النشر: 2021/08/01 | تاريخ الإرسال:2021/07/06 |
|-------------------------------------------|--------------------------|
|-------------------------------------------|--------------------------|

#### Abstract:

The research studies the discourse of the Lebanese football fans, as it expresses the reality of the fans and its transformations in the period extending from February 14, 2005, the date of the assassination of former Prime Minister Rafik Hariri, until after the October 17, 2019 movement. He tries to monitor the seriousness of sectarian outburst in the speech of the fans of the Lebanese football stadiums after the first event, then he anticipates after the second event an eloquent protest, in which the sectarian and regional scattered people gathered, free from the legacies of the past, gathered to formulate a similar response in the face of the crises that afflicted the country. These crises have changed the public's approach from disagreement with the other by using the language of war and its remnants to the emergence of a single people united by its legitimate demands for citizenship rights and the dignity of the citizen.

key words: discourse; fans; sectarian outburst; eloquent protest; response.



يدرس البحث خطاب جمهور كرة القدم اللبنانيّة، في تعبيره عن واقع الجمهور وتحوّلاته في المرحلة الممتدّة من 14 شباط 2005، تاريخ اغتيال رئيس الحكومة الأسبق رفيق الحريري، إلى ما بعد حراك 17 تشرين الأوّل2019. فيحاول أن يرصد خطورة الاهتياج الطّائفيّ في خطاب جمهور ملاعب كرة القدم اللبنانيّة بعد الحدث الأوّل، ويستشرف بعد الحدث الثّاني احتجاجًا بليغًا، اجتمع فيه المتفرّقون طائفيًّا ومناطقيًّا متحرّرين من موروثات الماضي، ليصوغوا استجابةً متشابهة في مواجهة الأزمات التي عصفت بالبلاد. لقد غيّرت هذه الأزمات مقاربة الجمهور من الاختلاف مع الآخر باستخدام لغة الحرب ورواسها إلى الظّهور شعبًا واحدًا تجمعه مطالبه المشروعة في حقوق المواطنة وكرامة المواطن.

الكلمات المفتاحية: خطاب؛ جمهور؛ اهتياج طائفيّ؛ احتجاج بليغ؛ استجابة..

# لمحة عن واقع كرة القدم اللبنانيّة:

تستحوذ كرة القدم في لبنان على متابعة شريحة شعبية واسعة. وهي لا تختلف فيه عن واقعها العالمي من حيث أنّها اللعبة الشّعبيّة الأولى. وقد نشأ اتّحادها المحلّيّ وانطلقت بطولاتها (الدّوري والكأس) في ثلاثينيّات القرن الماضي. وصار لبنان عضوًا في الاتّحادين الأسيويّ والدّوليّ لهذه اللعبة، لكنّ هذا البلد الصّغير قائمٌ على تنوّعٍ طائفيّ كبير قوامه ثماني عشرة طائفة معترف بها رسميًّا، ويمثّلها أعضاء في مجلس النّوّاب اللبنانيّ. هذا التّنوّع الطّائفيّ انعكس تنوّعًا حزبيًّا لم تخرج فيه الأحزاب -إلّا في ما ندر- من حصن الطّائفة وحضنها؛ فصار الحزب واجهتها السّياسيّة والقيّم على شؤونها كافّة؛ الرّياضة تُعدُّ واحدةً من هذه الشّؤون.

وقد بدأ انتشار اللّعبة في لبنان في مرحلة الانتداب بأنديةٍ أنشأها مسيحيّون (النّهضة والسّكة وحلمي سبور والرّاسينغ والشّبيبة المزرعة ...)، لكنّ إنشاء نادي النّجمة(1945) ومن بعده نادي الأنصار(1951) ولاحقًا أندية ضواحي بيروت وبقيّة المحافظات أخرج اللعبة من آحادية الطّائفة والعاصمة إلى كلّ جهات الوطن، من دون أن يفلح في إبعادها من ملاعب الطّائفيّة السّياسيّة، على الرّغم من تنوّع تشكيلات اللاعبين في كلّ فريق، "فقد ظلّت إدارات الأندية وجماهيرها فئويّة الولاء، ولذا اعتاد اللبنانيون بمرّ السّنين على ظاهرة أن يلعب لاعبون مسلمون لأندية مسيحيّة القاعدة، والعكس بالعكس. ولكنّ الهويّات الطاغية على الأندية بقيت على حالها" (كرة القدم اللبنانية شيعية وسنية ودرزية ومسيحية، 2001).

أمّا في توزيع الأندية على الطّوائف؛ فيمكن بسهولة القول إنّ فريق السّلام زغرتا مارونيّ من الأطراف، وفريق الحكمة التّابع لمدرسة الحكمة هو فريقٌ مارونيّ، وجاره في منطقة الأشرفيّة البيروتيّة فريق الرّاسينغ روم أرثوذكس، والأنصار والنّجمة والرّياضة والأدب والأهلي صيدا سُنة، والعهد والتّضامن صور والبرج والشّباب الغازيّة وشباب السّاحل فرق شيعيّة، وحركة الشّباب فريقٌ طرابلسيّ علويّ، والصّفاء والإخاء فريقان درزيّان، والهومنتمن والهومنمن فريقان أرمنيّان. وفي إعادة توزيع هذه الفرق على الأحزاب، نجد أنّ السّلام زغرتا هو فريق تيّار المردة، والنّجمة والأنصار يدينان بالولاء لتيّار المستقبل، والعهد هو الجناح الرّياضيّ لحزب الله، والهومنتمن هو فريق حزب الهنشاك والهومنتمن هو فريق حزب الطاشناق الأرمنيّ اليمينيّ، والهومنمن هو فريق حزب الهنشاك الأرمنيّ اليساريّ، والصّفاء والإخاء هما فريقا الحزب التقدّميّ الاشتراكيّ. أمّا التّضامن صور والشّباب الغازيّة وشباب السّاحل والمبرّة والشّبيبة المزرعة، فهي فرق تدور في فلك حركة أمل والشّيوعيّين والمرجع الدّيني السّيّد محمّد حسين فضل الله. وكان فريق الحكمة مقرّبًا إلى القوّات اللبنانيّة، قبل أن يدخل التّيّار الوطني الحرّ شريكًا مضاربًا لها فيه. كذلك، كان فريق القوّات اللبنانيّة، قبل أن يدخل التّيّار الوطني الحرّ شريكًا مضاربًا لها فيه. كذلك، كان فريق حركة الشّباب في جبل محسن-طرابلس، يتبع للحزب الدّيمقراطيّ العربيّ هناك.

انطلاقًا ممّا تقدّم، سأحاول أن أقارب في هذا المقال خطاب جمهور كرة القدم اللبنانيّة في مرحلتين زمنيّتين مختلفتين، متلمّسًا فكّ شيفراته البلاغيّة المشحونة بالدّين والطّائفيّة السّياسيّة في المرحلة الأولى، والمنخرطة في قضايا المجتمع واحتجاجاته في المرحلة الثّانية. وقد كان خطاب هذا الجمهور مؤثّرًا أساسيًّا في ساحات انتفاضة تشرين في عديده وشعاراته. سأحاول أن أدلّل إلى أنّ تجمّعات المحتجّين استمدّت زخمها التأثيريّ والإقناعيّ من استعارتها خطاب جمهور الملاعب وتقنيّاته.

# جمهور كرة القدم اللبنانيّة وخطاب الطّائفيّة السّياسيّة-الرّياضيّة 2005-2019

لقد بيّنا في المقدّمة كيف تشكّلت هويّة الجماهير الكرويّة. لذلك سنعاين استجابة هذه الجماهير للأحداث المتلاحقة الّي شهدها لبنان بعد اغتيال الرّئيس الشّهيد رفيق الحريري في 14 شباط 2005. فقد شهد الشّهر الأوّل بعد عمليّة الاغتيال خطابًا رصينًا وواعيًا، أوحى بشكلٍ مخاتل بأنّ الجمهور الرّياضيّ خصوصًا واللبنانيّ عمومًا قد تلقّف الصّدمة وتجاوزها. فكانت لافتات "اشتقنالك" في مباراة الأنصار (شوت، 2005، صفحة 5)، و"لأجل الحقيقة" و"نريد الحقيقة" في مباراة المبرّة والتّضامن (شوت، 2005، صفحة 4)، و"الحقيقة لأجل لبنان" في مباراة المبرّة والتّضامن (شوت، 2005، صفحة 7). وواظب اللاعبون على ارتداء قمصان مباراة النّجمة والأولمبيك (شوت، 2005، صفحة 7). وواظب اللاعبون على ارتداء قمصان

سوداء، كفريق النّجمة مثلًا، أو وضع إشاراتٍ سوداء على أيديهم كحال بقيّة الفرق، في تعبيرٍ عن أرقى درجات التّضامن الوطنيّ الّتي بدا معها أنّ الانقسامات الواقعة قبل الاغتيال قد ولّت إلى غير رجعة. كان المشهد سورياليًّا إلى حدّ أنّه أعاد إلى الذّاكرة "مشهد جمهور النّجمة في ذروة المدّ النّاصريّ، يهتف على مدرّجات ملعب بيروت البلديّ: ناصر ناصر ناصر ...عندما سجّل أحد لاعبي فريق الإسماعيلي المصريّ هدفًا في مرمى فريقهم النّجمة" (خالد، 2021). فقد تجاوز الجمهور انتماءه واحتفى بهدف خصمه ليطلق مكنونات ولائه للزّعيم العربيّ جمال عبد النّاصر. ولم تكن المناسبات الوطنيّة بعيدةً من خطاب الجمهور في الأحوال العاديّة، كأن يرفع جمهور النّجمة لافتة تهنئة بمناسبة عيد المقاومة والتّحرير: "نهيّ لبنان بذكرى يوم التّحرير" (شوت، 2004)، وقبل التّحرير، عبّر هذا الجمهور عن تضامنه مع الجنوب اللبنانيّ وأطفاله المقتولين بآلة الحرب الإسرائيليّة: "استشهاد أطفالنا وسامٌ لعزّة الوطن-دماء أطفالنا غاليةٌ علينا" (النّجوم، 1998).

لكنّ هذا الحزن الجامع على رفيق الحربري، سرعان ما تلاشى، وانسحب التّوتّر السّياسيّ الحادّ وانقسام اللبنانيّين بين مؤلدٍ لسوريا في حشد 8 آذار 2005 ومعارض لها في حشد 14 آذار 2005 على الجمهور الرّياضيّ في استجابته السّريعة إلى لغة التّحشيد والتّعصّب في الفضاء البيروتيّ حيث فريقا النّجمة والأنصار، قطبا الكرة اللبنانيّة ومستقطبا معظم جمهورها. وقد زاد في حدّة الاستقطاب أنّ الانقسام بعد الاغتيال أخذ طابعًا مذهبيًّا بين السّنة والشّيعة؛ فبينما ارتكز تجمّع 8 آذار على رافعة سياسيّة شيعيّة هي ثنائي حزب الله وحركة أمل؛ فإنّ تجمّع 14 آذار اتّكاً على رافعة سنّيّة هي تيّار المستقبل. وقد كان جمهور فربق الأنصار بمعظمه سنّيًّا يتمركز في طريق الجديدة وفي محيط الملعب البلديّ، في حين أنّ فريق النّجمة ذا الإدارة السنّية الحريريّة الهوى الّذي كان يشرف عليه نجل الرّئيس الشّهيد رفيق الحريري بهاء قبل اغتيال والده، امتلك قاعدة شيعيّة واسعة في بيروت والمناطق. وفي ذلك يقول الصّحفيّ اللبنانيّ المتخصِّص في علم الاجتماع عصام سحمراني لموقع اليوم السّابع الإلكترونيّ: "إنّ شيعة بيروت والضّاحية الجنوبيّة والبقاع والجنوب يصبغون نادى النّجمة اللبنانيّ بصبغتهم الطَّائفيّة الّتي تؤهّل النّادي لأن يكون صاحب أكبر قاعدة جماهيريّة بين النّوادي اللبنانيّة" (عبدالرّحمن، 2018). وقد شاعت حينها هتافات تصنّف فريق الأنصار محسوبًا على تيّار المستقبل وزعيمه الجديد سعد رفيق الحربري، منها "الله حربري طربق جديدة"، "سعد سعد سعد"، بينما جهد جمهور فريق النّجمة بتظهير انتمائه إلى ثنائي حركة أمل وحزب الله بهتافاتٍ عديدة، نذكر منها: برّي نصر الله والضّاحية كلّها- "أبو هادى أبو هادى: وأبو هادى هو السّيّد حسن نصرالله"- هرّي هرّي هرّي الله ونجمة وبرّي" (عبارات مستقاة من مشجّعين أنصاريّين ونجماويّين قابلتهم أثناء إعداد البحث). ليست السّياسة بعيدة من الرّياضة في أماكن كثيرة؛ فخطاب الرّياضة صوت يفيد استثماره سياسيًّا. تقول دينا جركس لموقع قناة الحرّة الالكترونيّ: "بدأ السّياسيّون يدركون أنّ مدرّجات كرة القدم وجماهير الالتراس<sup>(1)</sup> تشكّل صوتًا مهمًّا ضدّ معارضهم، ولذلك تخلق السّلطة السّياسيّة ناديًا تابعًا لها" (محمود، 2020). فما تقوم به الأحزاب السّياسيّة في لبنان سبقها إليه كثيرون، ففي العراق، أسّس عدي صدّام حسين فريق "الرّشيد" (1983- البنان سبقها إليه كثيرون، نفي العراق، أسّس عدي الله أردوغان فريق "اسطنبول باشاك شهير"، واستلحق حزب الله اللبنانيّ نفسه بفريق "العهد"، ليشكّل فرعًا رياضيًّا للحزب إلى جانب الأجنحة العسكريّة والاقتصاديّة والسّياسيّة..." (محمود، 2020).

تفاقم الانقسام السّياسيّ والاحتقان المذهبيّ في لبنان منذ الغزو الأميريّ للعراق في العام 2003، مرورًا باغتيال الرّئيس الحريري، ليبلغ ذروته في أحداث 7 أيّار 2008، ثمّ يشهد فصولًا حامية بعد اندلاع الحرب السّوريّة. ولأنّ الجماعات المتنازعة محكومة بسقف عدم العودة إلى الاقتتال الأهليّ، وبتفاهمات الضّرورة كما حصل في تسوية الدّوحة بعد أحداث 7 أيّار؛ فإنّ ملاعب كرة القدم كانت متنفسًا للمكبوتات والمكنونات على اختلافها، حتى ولو لامست المحظور في البذاءة والتّحدي والتّعصب والعنف. فلم تعد مباريات كرة القدم محصورةً بمنافسةٍ على بطولة دوريّ أو كأس، ولا هي مباريات وديّة يسودها اللّعب النّظيف والتّشجيع اللّطيف. صارت الملاعب مادين للقدح والرّدح والاستقواء. وصار الالتراس في الملعب في خدمة "العمليّات السّياسيّة للسّياسة المشّوارع، بالأغاني والهتافات (والوسومات) بوصفها مستودعات للمعنى" (عبداللطيف، 2019). وصارت رحلات الفرق بين الملاعب والمناطق محفوفة بالمخاطر. "تتحوّل ملاعبنا الرياضية الى ساحات لتصفية الحسابات السّياسيّة، والتراشق بالأحقاد الطّائفيّة، وتأكيد الاختلاف في مجتمعٍ ينادي بالتّعايش ظاهرًا ويعيش عكسه باطنًا، في بلادٍ استقبلت "أصوليّة" طارئة تتمثّل في التّطرّف الرياضيّة" (كريّم، 7 حزيران 2014). ويحلّل الباحث الاجتماعيّ طلال عتريسي العنف في أداء جمهور الرّياضة اللبنانيّة؛ فيرى أنّ الفرق محسوبة على طوائف وأحزاب، لا بل أصبحت جزءًا من النّشاط الحزيي المشكلة هي أنّ الفرق محسوبة على طوائف وأحزاب، لا بل أصبحت جزءًا من النّشاط الحزييً المشكلة هي أنّ الفرق محسوبة على طوائف وأحزاب، لا بل أصبحت جزءًا من النّشاط الحزييً

\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الألتراس كلمة لاتينيّة الأصل وتعني "الشّيء الفائق أو الزّائد عن الحد"، وتُطلق هذه الكلمة على مجموعات من مشجّعي الأندية الرّياضيّة التي تُعرف بولاتها وحبّها الشّديد الذي يصل إلى حدِّ التّطرّف في تشجيع فرقها، كما أنّها تتميّز بالتّنظيم الشّديد (عفيفي، 2018).

لخلق النّفوذ او المحافظة عليه، وبالتالي فإن ما نراه حاليًا من عنف هو ترجمة لتقسيم الأندية الرّباضيّة وفق هذه الصفات... إنّ الشّريحة الأكبر من الجمهور الرياضيّ هي شابّة، والتّحريض الاعلاميّ سار في مستوى تصاعديّ منذ عشرة أعوام؛ فضُخَّ العنف في داخل الشّباب من دون شعورهم به". (كربّم، 7 حزيران 2014). وبالفعل، انحدر الخطاب من تبادل الشّتائم على المدرّجات إلى السّلوك العنيف في محيطها. ففي 28 نيسان 2009،" تجمهر عدد من شبّان منطقة الطّريق الجديدة (السّنيّة) في العاصمة بيروت، وتعرّضوا للاعبي فريق العهد (الشّيعيّ) ولسيّاراتهم بالآلات الحادّة والحجارة والرّصاص، ونجا اللاعبون بأعجوبة" (شربل، 2009). في 16 تشرين الثّاني 2015، وبعد مباراة فريق النّجمة مع فريق الصّفاء في مدينة صيدا، أطلق جمهور النّجمة هتافاتٍ ألمبت أجواء المدينة واستدعت تدخّلًا عاجلًا من المرجعيّات السّياسيّة والأمنيّة لتطويقها. ومن هذه الهتافات قيل: "شو هيدا شو هيدا والشّيعة احتلّوا صيدا- لبّيك يا حسين-السّلام عليك يا أبا عبد الله..." (الياس، 2015). كما تعرّضت حافلة لجمهور فربق النّجمة (جمهور شيعيّ) للتّكسير في مدينة طرابلس (السنّية) في 16 آب 2017. وبلغ الخطاب المذهبيّ حدًّا في أحد لقاءات القمّة بين النّجمة والأنصار، " أن قام العديد من جمهور النّجمة بترديد هتاف: لبّيك يا حسين؛ فرَدَّ جمهور الأنصار بهتاف: لبّيك يا عمر" (الطائفية تنتقل إلى الملاعب.. "لبيك يا عمر" ردا على "لبيك يا حسين" في مباراة الأنصار والنجمة، 2017). وانغمس الجمهور الرّباضيّ اللبنانيّ في الأحداث السّوريّة مظهّرًا الانقسام اللبنانيّ العميق حولها. ففي نهائي كأس لبنان الّذي جمع فريقي العهد والأنصار، "هتف جمهور فريق العهد للرّئيس السّوريّ بشّار الأسد الله سوريا بّشار ويس" ("العهد" يتوج بكأس لبنان... وجمهوره على المدرجات: "الله سوريا بشار وبس"، 2019). ولو سئل جمهور العهد عن حجّته في ذلك، لاستعاد جواب بعض النّجماوتين في تبريرهم هتافات صيدا قبل أربعة أعوام: شعار "الشّيعة احتلّوا صيدا"، حسب قول نضال (مشجّع نجماويّ)، أتى بعد أن رفع جمهور نادى الأنصار علم جهة "النّصرة" وشعارات دعم لها في مباراة صيدا" (عزّالدّين، 5 أيّار 2016).

هكذا، صارت الملاعب "السّاحة الأبرز للتّعبئة الجماهيريّة، وتحوّلت إلى منابر سياسيّة" (,Z012, p وقد تغيّر نمط تلقّي المباريات، وانتقل من ثقافة المشاهدة إلى ثقافة التّشجيع، وتأسّست مجموعات "الألتراس"، وفي ظلّ غياب الحوار السّياسيّ والأطر الاجتماعيّة والنّقابيّة والعمّاليّة عن المشهد اللبنانيّ، صارت المدرّجات مكانًا متاحًا للتّعبير. لكنّ الجمهور الّذي انقسم على نفسه في كرة القدم انقسامًا مذهبيًّا (سنيّ/شيعيّ: نجمة وأنصار وعهد) وفي كرة السّلة انقسامًا طائفيًّا (إسلاميّ / مسيعيّ: رياضي وحكمة)، لم يحظ بمجموعات الألتراس التي قادت

الرّأي العام في تونس (فريقا التّرجّي والإفريقيّ) والمغرب (فريقا الرّجاء والوداد البيضاويّين) ومصر (فريقا الأهلى والزّمالك) بطريقةٍ خلّاقة. ولعلّ نشيد "في بلادي ظلموني"، صار أيقونةً في خطاب الاحتجاج والرّفض في العالم العربيّ المعاصر. كان الجمهور الكروي اللبنانيّ يتحرّك بمنطق الارتجال وردود الأفعال واستسهال لغة الشّتيمة والرّدح والقدح والتّعصّب. ولم تفلح جهود الإطفائيّين على المدرّجات وفي الملاعب في تجنيب الرّياضة خطاب الفتنة والانقسامات. لكنّ هذا الواقع، لم يجرّد الجمهور من نوازعه الإنسانيّة. فقد كان يتجاوز ما بينه من اختلافات عميقة، ويحرِّك الرّأي العام في حركةٍ اجتماعيّةٍ تقوم على الفعل الجماعيّ والتّضامن وحملات المساعدة للمرضى وضعيفي الحال، كما فعل في قضيّة الطّفل محمّد العوطة " فقد تعاون جمهورا النّجمة والعهد في العام 2018، وجمعا المبلغ المتبقّى للعمليّة الجراحيّة التي يحتاجها الطّفل (20 ألف دولار)، في يوم واحد، خلال المباراة التي جمعت فريقهما على ملعب مدينة كميل شمعون الرّباضيّة، ضمن نصف نهائي كأس النّخبة" (الدّين، 25 آب 2018). ونظّم جمهور النّجمة حملات مماثلة لتأمين تكاليف معالجة اللاعب محمّد فاعور والمشجّع محمّد العتريس وغيرهما... وقد عرفت فرق الأنصار والنّجمة والعهد قيمة الألتراس، "فشكّلت مجموعة من مشجّعي العهد ألتراس " بلو إنفرنو" بعد " سوتر نوفا" النّجماويّ و "تيفوزي" الأنصاريّ (الدّين، الموسم الكروى ينطلق غدًا بالسّوبر النّجمة لتأكيد التّفوّق والعهد لمعادلة ألقاب منافسه، 1 أيلول 2018)، سنرصد أثرها في المبحث الأخير.

# جمهور كرة القدم اللبنانيّة والخطاب الاجتماعيّ بعد 17 تشرين الأوّل 2019

بعد الانتفاضة الشّعبيّة في تشرين الأوّل 2019، انتقل الجمهور اللبنانيّ من الخطاب السّياسيّ والطّائفيّ إلى خطاب الاحتجاج السّياسيّ والاجتماعيّ."فتحوّل مفهوم الفضاء الاحتجاجيّ ليشمل فضاءات غير تقليديّة مثل الملاعب..." (عبداللطيف، 2019). فاسترجع الجمهور دوره الرّياديّ في المجتمع، وهو الّذي كان يطمح إلى ذلك في مناسباتٍ سابقة. ففي العام 1999، رفع جمهور النّجمة في إحدى المباريات لافتة كتب عليها: "النّجمة مدرسة إذا أعددت جمهورًا طيّب الأعراق" (النّجوم، 1999)، وفي المباراة نفسها، رفع لافتةً أخرى كتب عليها: "سيبقى نادي النّجمة وجمهوره الشّعلة الّي تضيء طريق المستقبل والشّباب الرّياضيّ في لبنان" (النّجوم، 1999). هذه الفعاليّة الخطابيّة استندت إلى معطيات توجّهٍ معاصر من توجّهات البلاغة العربيّة هو بلاغة الجمهور".عبداللطيف، 2019). فقد سبق جمهورا النّجمة والأنصار سائر اللبنانيّين بلاغة الجمهور".عبداللطيف، 2019). فقد سبق جمهورا النّجمة والأنصار سائر اللبنانيّين بلاغة المحمورة السّلطة والتّصارع معها؛ فرفعا في افتتاح الدّوري اللبناني لكرة القدم في بالاستجابة لخطابات السّلطة والتّصارع معها؛ فرفعا في افتتاح الدّوري اللبناني لكرة القدم في

أيلول 2019 وما أعقبه من مباربات "يافطات في الملاعب تضع المسألة الاجتماعيّة في صلب المدرّجات. فمشجّعو فربق "النّجمة" رفعوا يافظة كتب عليها: "الشّعب اذا جاع بياكل حكامه"، بينما رفع مشجعو "الأنصار" يافطة أخرى في الاتّجاه نفسه، قالوا من خلالها "الفقر سيفٌ حادّ ارحموا جيوب العباد" (معوّض، 2019). لقد تفوّقت لحظة 17 تشربن 2019 على لحظة 14 شباط 2005، في كونها لم تكن انفعالًا ظرفيًّا عابرًا في وعي الجماهير، إنّما هي نتاج تراكم عميق من المظالم الاجتماعيّة والاستئثار السّياسيّ الّذي لم يجد في الجمهور في مواجهته لا نقابات ولا منظّمات مجتمع مدني. فكان الجمهور الرّياضيّ رافعةً أساسيّة في هذا الحراك. وإن أخذنا فريق النّجمة مثلًا، وهو الفريق الأكثر شعبيّةً في لبنان ويليه فريق الأنصار، فإنّ جماهير كرة القدم اللبنانيّة عمومًا هم من الفقراء ومن الطّبقة الوسطى الّتي تضرّرت والتحقت بعموم الفقراء بفعل السّياسات الاقتصاديّة والاجتماعيّة المجحفة في العقود الأخيرة. نزل الجمهور الرّباضيّ إلى الحراك، لكنّه لم يكن منظّمًا كالألتراس في مصر والمغرب وتونس. كانت جماهير النّجماوتين والأنصاريّين والصّفاويّين والحكماويّين تتوزّع السّاحات من الشّهداء في بيروت إلى فرن الشّبّاك وطرابلس والشّوبفات وصيدا. لكمّا لم تكن ألتراسًا واحدًا موحّدًا في ساحات الحراك. قيل: "إنّ هتاف "هيلا هيلا هيلا هو سابق على الثورة، وبقال إن منشأه ملاعب كرة القدم" (السّاحلي، 2019)، وقد استقصيت من بعض المشجّعين النّجماوتين أصل الهتاف لبنانيًّا؛ فأخبروني أنّه كان هتاف تنمّر وتخوبن يستخدمونه بحقّ مدرّب الأنصار السّابق "عدنان الشّرق"، فكانت صيغته: "لاطلع عالجبل هو وانده يا ناس يا هو والشّرق أبو قرعة بيشبه نتنياهو"(شهادة مشجّعين نجماوتين). تجدر الإشارة إلى أنّ مضمون الهتاف الأصليّ بحقّ مدرّب الأنصار؛ والمستعار لاحقًا إلى ساحات الحراك شتائميّ سافر، لأنّ الهتاف المستعار في شقّه الثّاني كان يتضمّن شتيمةً بحقّ أمّ السّياسيّ المسمّى فيه نتحفّظ عن ذكرها في هذا المقام. لكنّ الهتاف ليس لبنانيًا صرفًا. "تعود ملكيّته إلى ألتراس جمهور النّادي الأهلى المصريّ. تتردّد "الهيلا هيلا هو" منذ السّبعينيّات الفائتة، أي منذ خمسين عامًا في مدرّجات كرة القدم المصربّة. حيث كان هتف جمهور النّادي الأهلي: هيلا هيلا هيلا هو...الأهلى ما فيش زبّه" (ترحيني، 2020).

وقد استخدم بعض المتظاهرين في وسط بيروت (على جسر الرّينغ) بوجه المتظاهرين المحتجّين هتاف"شيعة شيعة شيعة" وهو الهتاف الّذي كان بعض جمهور النّجمة يطلقه في مباريات النّجمة مع الأنصار. فكان هذا الهتاف ترجيعًا لصدى الخلاف القديم والمزمن وخطوة إلى الوراء، يستعاد من خلالها مشهد الانقسام على أسس طائفيّة ومذهبيّة تضعف الحراك في

بعده المطلبيّ والاجتماعيّ الذي يعني اللبنانيّين جميعهم، ويشطر الشّارع مجدّدًا بعد اجتماعه المشهود.

في تظاهرات تشربن الأوّل 2019 ،" ظهرت أعلام فربقي النّجمة والأنصار وهما الأكثر شعبيّة في البلاد والأكثر عداوة، في السّاحات في بيروت مرّات عدّة جنبًا إلى جنب، منذ اندلاع الاحتجاجات" (القزّي، 2019). وقد استعان الجمهور اللبنانيّ بأغانِ وشعارات من أكثر من دولة عربيّة للتّعبير عن سخطهم من سلطات بلادهم، كان أبرزها "أغانى ألتراس نادى كرة القدم المصري الأهلى التي صدرت عقب قمع السلطات المصربة لجماهير أندية كرة القدم التي كانت تشارك في ثورة 25 يناير ضد الرّئيس الأسبق حسني مبارك" (القزّي، 2019). وقد حوّل أحد النّاشطين "خضر هاشم" نشيد "في بلادي ظلموني" من اللهجة المغربيّة إلى اللبنانيّة وسجّله في أغنية بعنوان (حرقولي بلادي): أنظر يوتيوب(في بلادي ظلموني على الطّربقة اللبنانيّة، خضر هاشم Lebanon rap 2019 ). هكذا، حاكى جمهور كرة القدم اللبنانيّة بقيّة اللبنانيّين في صياغة حواريّة تقاوم الخطاب السّلطويّ بما تيسّر من عدّة التّشجيع القديمة مضيفًا إلها ما اكتسبته ساحات الحراك من تفاعل مع أقرانها من ساحات العرب في المشرق والمغرب العربيّين. فتقمّص جمهور كرة القدم "دور الطّرف المقاوم المفنّد الفاضح لقوى ظلم متعيّنة اسمًا، تتشابه في صفاتها مع قوى الظّلم في مجتمعات وثقافات شتّى" (عبداللطيف، 2019). لكنّ هذا الجمهور لم يجتمع بكلّيته في صفوف المتظاهرين؛ ففي الوقت الّذي كان جمهور فرق النّجمة والأنصار والصِّفاء والإخاء وغيرهم يتظاهر في الشُّوارع، كان فربق العهد يهدى أوَّل بطولةٍ قاربّةٍ (آسيونة) يحرزها فربق لبنانيّ في تاريخ الكرة اللبنانيّة إلى رئيس الجمهوريّة، "ليكون بمثابة الإشارة إلى خروج الفريق بما يحمله من أبعاد سياسيّة عن الانتفاضة الشّعبيّة وقطيعته معها" (محسن، 2019). ولم يتح لبقيّة الجمهور تظهير موقفه، لأنّ مباربات المنتخب اللبنانيّ في التّصفيات الآسيويّة آنذاك، بمواجهة منتخبي الكوريّتين الجنوبيّة والشّماليّة أقيمتا من دون جمهور بقرار أمنيّ لبنانيّ على خلفيّة الاحتجاجات الّتي كان يشهدها الشّارع اللبنانيّ.

يمكن أن نزعم أنّ مشاركة جمهور كرة القدم اللبنانيّة في الحراك لو تُزخَّم أو تُنَظَّم، كان من شأنها أن تفتح بابًا لمقاربات جديدة خارج الصّندوق الطّائفيّ والسّياسيّ الذي تحتبس فيه البلاد. فالأدبيّات الّتي قدّمها الجمهور الرّياضيّ اللبنانيّ بالإبداع أو بمحاكاة أقرانه العرب، تعبّر عن ديناميةٍ فاعلة وبلاغةٍ في صوغ خطاب الاحتجاج وتقديمه إلى ساحاته وأهلها كما حصل في ساحات بيروت وطرابلس وصيدا، بما يؤسّس لصوغ خطابٍ قادرٍ على تفنيد خطابات السّلطة وتعربتها، أو بالحدّ الأدنى، يأخذ بالجمهور الرّياضيّ اللبنانيّ بعيدًا من خطاب الانقسام والتّشظّي

السّياسيّ والطّائفيّ والمذهبيّ والمناطقيّ الّذي ترزح تحت أثقاله كلّ أشكال الخطاب الأهليّ وتعبيراته وتجلّياته منذ زمن الحرب الأهليّة إلى اليوم. كان يمكن إعطاء الخطاب الكرويّ الرّياضيّ دوره ومنبره، ليضّطلع بمهام اجتماعيّة تمكّن الجمهور من تغيير مصيره بالعمل المشترك مع سائر القطاعات والميئات والمنظّمات. فالرّياضة في الأزمات الوطنيّة تتجاوز مفهوم التّرفيه، وتقوم استنادًا إلى التزام أهلها بما يمليه الواقع عليها من ضرورات النّضال. وقد أثبتت جدارتها في ذلك في قضيّة التّحرير؛ فحريٌ أن تكون طليعيّةً في قضايا التّحرّر والإصلاح، لا سيّما أنّها الأقدر في تطويع الخطاب وشحنه بما يقتضي من شيفرات ورسائل ودلالات.

#### خلاصة

عرضت في هذا البحث مطالعةً وصفيّةً تاريخيّةً وتحليليّة لمسار خطاب جمهور كرة القدم اللبنانيّة في العقدين الأخيرين، وطريقته في الاستجابة لمتغيّرين حاسمين في الحياة السّياسيّة اللبنانيّة. كانت استجابته مع المتغيّر الأوّل سلبيّة مفرطة في تماهيه مع وقائع الانقسام السّياسيّ والطَّائفيّ وتعميقه لها. فبيّنت بجردةٍ من الهتافات والشّعارات والوقائع والأحداث، كيف أنّ هذا الخطاب كان منفعلًا ولم يكن فاعلًا في استجابته للمتغيّر الأوّل (اغتيال الرّئيس الحربري وانقسام السّاحات بين 8 و14 آذار). فلم يكن ممكنًا الحديث عن بلاغة الجمهور في تلك المرحلة، لأنّ الخطاب فيه من تعبيرات العجز والاستسلام والمماشاة للواقع ممّا جعلى أصفه بخطاب العيّ. فهو أمعن في مفاقمة الواقع وانقاد له من دون أن يبدى أدنى قدرة على مقاومته. لكنّ خطاب هذا الجمهور بعد تظاهرات تشربن الأوّل 2019، عبّر عن نقلةٍ نوعيّة من الانفعال إلى الفعل ومن التأثّر إلى التأثير. فخرج من سلبيّة المراوحة إلى إيجابيّة التّغيير ومن التّمترس خلف جدران العزلة والشّتيمة والبذاءة والطّائفيّة إلى ساحات الاحتجاج والتّغيير والمقاومة بالأناشيد والهتافات واللافتات. لقد قدّم الخطاب الكرويّ اللبنانيّ استجابةً بليغة في تأكيد قدرته على مقارعة الخطاب السّلطويّ بما أنتج واستعار وعدّل من أشكال الخطاب، مثبتًا أن جمهور كرة القدم يمكنه أن يكون بليغًا وطليعيًّا إن أراد، وبمكنه أن يتلقّف المبادرة وبصوغ للآخرين فصول الرّؤية والخطاب بدلًا من اجتراره نقائص مجتمعه ونقائضه. وإن كان الإفراط في التَّفاؤل في غير محلَّه لسببين، الأوَّل أنَّ الجمهور الكرويّ لم يكن بكلَّيته في ميادين الاحتجاج، والثَّاني أنَّ الخطاب السّلطويّ الموارب والمخاتل، ما زال يمسك بزمام السّلطة والمال والإعلام والقوّة. لكنّ جماهير كرة القدم اللبنانيّة أثبتت في مرحلة ما بعد حراك تشربن الأوّل 2019 قدرة خطاباتها على توظيف استراتيجيّات خطابيّة فعّالة وتداوليّة ومؤثّرة، وعبّرت عن وعها والتزامها بهموم مجتمعها، بما يؤسّس لخطاب وطنى مشترك يجسر هوّة الاختلاف وبعزّز لغة الائتلاف بين الشّرائح المتنوّعة الّتي تكوّن النّسيج اللبنانيّ الغنيّ بتعدّده إذا أحسن إدارة هذا التّنوّع واجترح صيغةً خلّاقة في الحوار المطلوب.

#### قائمة المراجع:

#### أوّلًا: المراجع العربيّة:

- 1- (21 كانون الأوّل, 1998). جربدة النّجوم صفحة 7.
  - 2- (8 شباط, 1999). جريدة النّجوم، صفحة 6.
    - 3- (31 أيّار, 2004). جربدة شوت.
    - 4- (13 شباط, 2005). جريدة شوت.
      - 5- (7 آذار, 2005). جريدة شو.
- 6- أحمد خالد. (25 نيسان, 2021). أغلبيّة النّجماويّين بيارتة وببقون. مجلّة الشّراع، صفحة 27.
- 7- شريل كربّم. (7 حزيران 2014). العنف الميليشيوي في ملاعبنا: الأصل التربية. جريدة الأخبار، رباضة.
- 8- على زين الدّين. (1 أيلول 2018). الموسم الكروي ينطلق غدًا بالسّوبّر النّجمة لتأكيد التّفوق والعهد لمعادلة ألقاب منافسه. جريدة الأخبار، رباضة محليّة.
  - 9- على زين الدّين. (25 آب 2018). المدرجات تلعب دور الدولة! جريدة الأخبار، رياضة محلّية.
- 10- عماد عبداللطيف. (كانون الثّاني, 2019). بلاغة جمهور كرة القدم تأسيس نظريّ ومثال تطبيقيّ. العُمدة، صفحة كلّيّة الآداب واللّغات في جامعة محمّد بو ضياف.
  - 11- نور عزّالدّين. (5 أيّار 2016). عن الطائفية وجمهور كرة القدم اللبنانية. جريدة السّفير،.8

## ثانيًا: المراجع الأجنبية:

1- Zahi, L. (2012). Aux origines du club Africain: et du mouvement associatif sportif Tunisien. Tunis: Editions Karem Sharif.

## ثالثًا: المراجع الالكترونيّة:

- 1- "العهد" يتوج بكأس لبنان... وجمهوره على المدرجات: "الله سوريا بشار وبس". (27 أيّار, 2019). تم الاسترداد من سبوتنيك عربي: %-https://arabic.sputniknews.com/sport/201905271041335678
- 2- أحمد محسن. (21 تشرين الثّاني, 2019). كرة القدم السّياسيّة في لبنان..من العهد الرّياضي إلى "العهد" السّياسيّ. تم الاسترداد من /ultrasawt: https://www.ultrasawt.com
- 3- الطائفية تنتقل إلى الملاعب.. "لبيك يا عمر" ردا على "لبيك يا حسين" في مباراة الأنصار والنجمة. (3 تشرين الأوّل, 2017). تم الاسترداد من بيروت اوبزرفر

/85% beirutobserver: https://www.beirutobserver.com/2017/10/-

- 4- جميل معوّض. (27 تشرين الأوّل, 2019). "كلن يعني كلن": بداية كسر هيمنة نظام الطائف؟ تم الاسترداد من المفكّرة القانونيّة: /https://legal-agenda.com/
- 5- حسن السّاحلي. (29 تشرين الأوّل, 2019). الانتفاضة اللبنانية: أغنية ضدّ أغنية. تم الاسترداد من العربي المجابعة https://www.alaraby.co.uk/
- 6- رنا عفيفي. (20 نيسان, 2018). لحن الثورة.. أغاني الألتراس كحرب للذاكرة ضد النسيان. تم الاسترداد من https://www.aljazeera.net/midan/intellect/sociology/2018/4/20/
- 7- زينب ترحيني. (1 شباط, 2020). ثورة "17 تشرين" اللبنانية: استدعاء شعارات الربيع العربي. تم الاسترداد من السّفير العربيّ: /https://assafirarabi.com/ar/28872/2020/02/01 /
- 8- سعد الياس. (21 تشرين الثّاني, 2015). هتافات مذهبية بعد مباراة رياضية في صيدا. تم الاسترداد من القدس العربيّ: /https://www.alquds.co.uk /
- 9- كرة القدم اللبنانية شيعية وسنية ودرزية ومسيحية. (26 نيسان, 2001). تم الاسترداد من Ohttps://archive.aawsat.com/details.asp?article=36958&issueno=8185#.YIOW57UzZM
- 10- ماري جوزي القزّي. (22 تشرين الثّاني, 2019). المظاهرات في لبنان: كيف أشعلت أغاني الألتراس المصري المحري S0516299-https://www.bbc.com/arabic/sports
- 11- محمّد عبدالرّحمن. (13 آب, 2018). الرياضة والدين.. هل فريق النجمة اللبنانى أنشىء على أساس دينى. تم الاسترداد من اليوم السّابع: /https://www.youm7.com/story/2018/8/13
- 12- ناجي شربل. (28 نيسان, 2009). الاعتداء على لاعبي العهد في الطريق الجديدة. تم الاسترداد من الأنباء: -https://www.alanba.com.kw/ar/sport-news/48392/28-04-2009-

13- نهى محمود. (15 تشرين الثّاني, 2020). من "العهد" اللبناني إلى "الحشد" العراقي.. الطائفية تلاحق الساحرة المستديرة. تم الاسترداد من الحرّة: /https://www.alhurra.com/iraq/2020/11/15

# بلاغة الجمهور والنكتة السياسية نكات ثورة يناير 2011 نموذجا

# Public rhetoric and political humor Jokes of the January 2011 revolution as a model

د.مصطفى عطية جمعة أستاذ م. الأدب العربي والنقد محاضر أكاديمي في الهيئة العامة للتعليم التطبيقي - الكويت mostafa ateia123@yahoo.com

| تاريخ النشر: 2021/08/01 | تاريخ القبول: 2021/07/28 | تاريخ الإرسال:2021/07/06 |
|-------------------------|--------------------------|--------------------------|
|-------------------------|--------------------------|--------------------------|

#### Abstract:

The purpose of this study is to look at the joke in general, and the political joke in particular, as expressing the eloquence of the public, its attitudes and visions towards the political life in its country. The researcher followed the methodology of discourse analysis, in relation to the eloquence of the audience, and the applied study dealt with the political joke in Egypt before, during and after the January revolution, in order to reach the aesthetics of these jokes and the connotations emanating in them.

*Keywords*: public rhetoric, discourse analysis, political joke, jokes of the January 2011 revolution, the aesthetics of political humor.



المستهدف في هذه الدراسة النظر في النكتة عامة، والنكتة السياسية بشكل خاص، بوصفها معبرة عن بلاغة الجمهور، ومواقفه ورؤاه نحو الحياة السياسية في بلاده. وقد اتبع الباحث منهجية تحليل الخطاب، في علاقتها ببلاغة الجمهور، وجاءت الدراسة التطبيقية متناولة النكتة السياسية في مصر قبل ثورة يناير، وأثناءها، وبعدها، وصولا إلى جماليات هذه النكات والدلالات المنبثة فها.

الكلمات المفتاحية: بلاغة الجمهور، تحليل الخطاب، النكتة السياسية، نكات ثورة يناير 2011، جماليات النكتة السياسية.

#### مقدمة

تشكّل النكتة السياسة مرآة عاكسة لتوجهات الشعب ورؤاه في القضايا المستجدة، ذات العلاقة بالسلطات الحاكمة، فلا يمكن قراءة النكتة بوصفها طرفة ضاحكة، وسخرية فاقعة فقط، وإنما لابد من النظر لامتداداتها وتشابكاتها الفكرية والثقافية، ودراستها بوصفها خطابا شعبيا أي صادرا عن شرائح شعبية بسيطة، تستخدم التعليقات الشفاهية والنكات وما شابه للتعبير عن وجهة نظرها، وتمتاز النكات الشعبية بأنها جماعية التأليف، سريعة الانتشار، تتناقلها الألسنة وتضيف علها، أو تنقص منها، أو تحوّر وتبدّل فيها، وكم من النكات التي استحضرتها الذاكرة الشعبية، وأعادت إنتاجها في سياقات جديدة. ومن هنا، فإن دراسة النكتة السياسية تكون ميدانا خصبا لدراسات تحليل الخطاب.

أما موضوع بحثنا، فهو يختص بالنكتة السياسة خلال ثورة 25 يناير 2011م في مصر، والتي تشكل محطة مهمة في مسيرة الوعي العربي المعاصر، مثلما تتقاطع مع الثورات العربية الأخرى، بغض النظر عن المآلات التي وصلت إليها هذا الثورات، فلاشك أن النكتة السياسة حضرت بقوة، وعبرت عن أحداث الثورة.

في ضوء ما تقدم، تأتي محاور هذا البحث، ساعية في البدء إلى التأصيل النظري للنكتة بوصفها أحد ميادين البحث لمناهج تحليل الخطاب، ومن ثم التطرق إلى دور النكتة في وعي الشعوب عامة، والشعب المصري خاصة، ومن ثم التعرض إلى نكات ثورة يناير: ما قبل الثورة، وأثنائها، وبعدها.

وقد جاء نهجنا تحليل النكتة معتمدا على استراتيجية تحليل الخطاب، وتقاطعاتها الثقافية والشعبية والفكرية والسياسية والاجتماعية، بجانب رصد بنياتها الجمالية.

هذا، ولا يزعم الباحث هنا أنه اجتهد في جمع النكات التي قيلت خلال الثورة، فهذا ليس هدفا للبحث ولا تتوافر مساحة له، وإنما ميدان لبحوث ودراسات أخرى تعنى بالجمع والتوثيق، في ضوء عدم وجود كتاب جامع حول نكت الثورة المصرية، فجل الكتب الصادرة عن ثورة يناير اهتمت برصد وتأريخ أحداثها السياسية، لذا، ظلت آلاف النكات التي قيلت خلال الثورة متناثرة في المواقع الإلكترونية والمنتديات والصحف، تتشابه وتتمايز وتتكرر، تنتظر من يغربلها، ليحتويها ضمن توثيق جامع شامل.

آمل من الله سبحانه، أن تكون هذه الدراسة جزءا من كل، يساهم بالإضافة على قدر ما تيسر للباحث من مادة علمية ورؤبة فكربة.

بلاغة الجماهير: أسئلة النص والخلفيات:

دوما هناك سؤال مثار قوامه: لماذا الحرص على دراسة أشكال الخطابات الشعبية المختلفة؟ وتتمثل الإجابة في أن دراسة مثل هذه الخطابات ونصوصها لا تعني الانصراف عن دراسة خطابات وأدب النخبة على اختلاف أشكاله وأنواعه وبلاغاته، وإنما يعني مضي الدراسة النقدية البلاغية في آفاق واسعة، تتجاوز أدبيات النخبة، إلى كل ما تنتجه قرائح العقول والألسنة في كافة شرائح المجتمع، بهدف التعرف على آدابهم الشفاهية المعبرة عن ذائقتهم الجمالية ونفسياتهم وأفكارهم، كذلك الوقوف على رؤى أبناء المجتمع وتفاعلهم مع القضايا العامة، وما يدور في رقعة الأوطان من أمور سياسية واقتصادية واجتماعية وفكرية. لتكون المحصلة في النهاية الوقوف على مظاهر التعبير الفني وأشكاله، والنظر إلى أدب الجماهير بوصفه مرايا نتعرف من خلالها على النفسية الجمعية، بكل أبعادها الثقافية والفكرية. وصرنا الأن في حاجة إلى التبحر في مثل هذه الدراسات، لأنها تمثل مؤشرات — بجانب دراسات أخرى — على معرفة نفسيات الشعوب.

فمن أبرز الإشكاليات التي أُخِذَت على تحليل الخطاب الإبداعي أنه توجه بشكل مباشر إلى المقاربة الوصفية لما يحويه الخطاب الإبداعي على مستوى الجماليات والطروحات فيما يسمى نحو ( أجرومية ) الخطاب، وأعطى القليل من الاهتمام إلى ما يمكن أن نطلق عليه (أجرومية) المجتمع "، فكانت المحصلة: الاهتمام بالبعد التوصيفي لمحتويات الخطاب، وتواري التساؤلات الخاصة بكيفيات إنتاج الخطاب وتوزيعه واستهلاكه وسياقاته، وما يمكن أن يفعله في لحظة تاريخية معينة من تأثير، وأغرق نقد الخطاب في تحليل المفاهيم، فصار أقرب للنقد الإيديولوجي على حساب التحليل الوصفي / الكيفي¹، مما أدى في النهاية إلى فجوة / فجوات بين النقد ودراسة خطابات بعينها، تنتجها النخبة والأدباء والكتّاب المرتبطين بهم أو غير المرتبطين، مع إهمال في المقابل للخطابات المختلفة التي تنتجها العامة أو الأشخاص غير النخبويين والبسطاء ومن هم على شاكلتهم. وقد تم تجسير هذه الفجوة من خلال ما يعرف بالتحليل النقدي للخطاب Critical Discourse Analysis عبر مقاربة جامعة ما بين التحليل الوصفي التفصيلي للتجليات اللغوية والنصية للخطاب، وتحليل الحجج وأساليب البرهنة ونقد الوصفي التفصيلي للتجليات اللغوية والنصية الخطاب، وتحليل الحجج وأساليب البرهنة ونقد علاقات السلطة التي تعبر عنها وتنتجها أو تقاومها وتؤسس بديلا لها².

فيمكن الجزم بأن الدراسات البلاغية المعاصرة، وعبر تبنها لاستراتيجيات عديدة في تحليل النصوص والخطابات ؛ قد توسعت ونظرت إلى أشكال البلاغات التي ينتجها الجمهور، والتي تشمل مختلف الخطابات العامة صوتية ومرئية ومكتوبة، بجانب الشفاهيات اليومية الممثلة في النكات والطرائف والتعليقات، وما يتم نشره في وسائل التواصل الاجتماعي Social Media.

لنجد أنفسنا أمام كم هائل من الخطابات، التي يتعين الوقوف أمامها بالتحليل والتفسير ورصد أبرز معالمها وجمالياتها، وهذا أحد نواتج انفتاح التحليل النقدي للخطاب، الذي استهدف شرائح واسعة من المجتمع، بهدف الوقوف على تفاعلاتها المختلفة مع القضايا المثارة، ولمعرفة اتجاهات تفكيرها ومشاعرها، وعلى صعيد الدراسات البلاغية، فإن تحليل بلاغة الجماهير هو أحد أوجه اكتشاف جماليات جديدة، تتجاوز الجماليات في النصوص الأدبية التقليدية ؛ حيث تمثل مختلف أنماط التعبيرات الرمزية ( القولية والمرسومة والحركية ) سبلا مهمة في فهم طبيعة المخزون الثقافي الجمعي، بل فهم الجماعة والمجتمع نفسه، فهي أشبه بالمرايا العاكسة لنفسية الشعوب، لما تحمله من قيم ومعتقدات وتوجهات وإشارات. كما تكشف من جهة أخرى - بطرق مباشرة أو غير مباشرة - عن جوانب خفية للمجتمع، سواء كانت في شكل أفكار أو تطلعات أو رغبات مكبوتة أو مواقف متبناة، لأنها تمتلك قدرا كبيرا من التلقائية في صياغتها وتكاد تكون أقرب إلى التعبير الفطري عن توجهات الناس، نظرا لارتباطها بالواقع الاجتماعي والمعيش اليومي. ولنا أن نتخيل كم الأنماط التعبيرية المنتجة بشكل يومي في أي مجتمع، لنعرف حجم التحدى الذي يواجه الباحثين لرصد اتجاهات تلك الأنماط، ومتابعتها.

أيضا، فإن تلك منهجية تحليل الخطاب للفنون القولية الجماهيرية لابد أن تكون مختلفة في نظرتها وأدواتها وإجراءاتها فهناك اختلاف كبير بين ما تنتجه اللغة المحكية / العامية، وما نجده في اللغة المكتوبة الرسمية. فلدى المتكلم تشكيلة كاملة من المؤثرات مصدرها نبرة الصوت وكذلك ملامح الوجه وأشكال الوقفة والحركات، فيستطيع المتكلم دائما تجاوز آثار الكلمات، آخذا في حسبانه الموقف والسياق وطبيعة المستمعين له خاصة أنه يستطيع أن يرى المتكلم وينوع من مؤثراته الصوتية والحركية كي يحقق الغاية المرادة، مدركا كيفية وقوع الأداء في ذات المتلقي، وهل ما يقصده ملائم للموقف والعمر والنفسية والعقل أم لا<sup>3</sup>.

وهناك فنون قولية وحركية وبصرية تحتاج إلى أشخاص ذوي ملكات خاصة في إنتاجها وتسويقها، فإلقاء النكات والطرائف مثلا يحتاج مهارة وشخصية ضاحكة وقدرة على التمثيل والتأثير، لا تتوافر للكثيرين، وهذا يصدق أيضا على الأغاني الشعبية، ورواة السير الشعبية، والأشكال التمثيلية الشعبية وغيرها ؛ لنصل في النهاية إلى أن هناك إبداعات جماهيرية تُؤدَّى بشكل عفوي ارتجالي من جانب منشئها، وهناك بلاشك بارعون فها، وهناك إبداعات جماهيرية أيضا قد يكون فها ارتجال أو إعداد مسبق، ولكنها في النهاية تحتاج إلى ميزات خاصة فيمن يقدمها. وفي جميع الأحوال، فإن دارس الخطاب الجماهيري يضع كل ما سبق في حسبانه كي يقدمها. وفي جميع الأحوال، فإن دارس الخطاب الجماهيري يضع كل ما سبق في حسبانه كي يخرج بتصور مكتمل عن النص ومنشئه وسياقاته ورسائله.

أيضا، فإن بلاغة الجماهير المنطوقة لها سمات خاصة، تفوق الرسمي والمدون، وتتمثل أبرز هذه السمات في أنها نصوص مجهولة المؤلف في أحايين كثيرة، أو جماعية التأليف في أحايين أخرى، وفي جميع الأحوال، فإنها نصوص غير ثابتة، يتم تغييرها بالزيادة والحذف، حسب السياقات الملقاة فيها، وبعض النصوص يتم إعادة إنتاجها وتكون مأخوذة عن شفاهيات قديمة، وقد رأينا أمثالا شعبية وأغاني ونكات وطرائف قيلت في حقب تاريخية سابقة، وتم استحضارها في مواقف جديدة، بنصها أو بتغييرات فيها.

النكتة: الماهية والأثر:

بالنظر إلى " النكتة " في بعض دلالتها اللغوية، نجد أنها: العلامة الخفية، والمسألة العلمية الدقيقة التي يتوصل إليها بدقة وإنعام فكر، وهي أيضا الفكرة اللطيفة المؤثرة في النفس، وتعني أيضا من أتى بطرف وطرائف. وهي بذلك تلتقي لغويا مع طبيعة الشكل التعبيري المنتج، في كونها قصيرة، مؤثرة في النفس، بها الإيحاء الخفي، التي تدعو لإعمال الفكر.

أما مفهوم " النكتة "، فهي مروية شفاهية، مكونة من سلسلة كلمات منتظمة داخل نسق خاص بغرض التأثير على المتلقي وجعله يضحك، على الأقل هكذا تبدو. والنكتة قد تكون قصة قصيرة جدا أو حادثة واقعية أو وهمية، لا تربط بين أسبابها ونتائجها علاقة منطقية أو متوقعة، مما يترتب على ذلك مفارقة تدعو سامعها إلى الاندهاش والضحك في آن واحد بسبب عنصري المفاجأة والمفارقة، تتمثل المفاجأة في النتيجة غير المنتظرة من قبل السامع / المتلقي للنتيجة أولا، وتبدو المفارقة في اشتمالها على غرابة العلاقة بين سبب الحادثة ونتيجها ثانيا، وكلا العنصرين ( المفاجأة والمفارقة ) يسبب حالة من الدهشة المقترنة بالمتعة التي يعبر عنها المتلقي بالضحك، وهو تأثير إيجابي. وبما أننا نستمع إلى النكتة لنضحك أو نروبها لإضحاك الآخرين، فإننا نفيدهم بانشراح صدورهم وانفراج همومهم ولو مؤقتا. فالنكتة تعبير لا يمكن التحكم في مصدر صناعته ولا ضبط إيقاعه ولا حتى إيقاف رواجه أن فهي تلعب على الوتر الأكثر حالات حزنها تفريجا للهم، وفي حالات سعادتها طلبا للمزيد. فلا غرو أن تكون النكتة من حالات حزنها تفريجا للهم، وفي حالات سعادتها طلبا للمزيد. فلا غرو أن تكون النكتة من الشكال الأكثر انتشارا وإبداعا، لا يختص بها مجتمع دون آخر، ولكن هناك مجتمعات تبرع في إنتاجها وتعدّها خبزا يوميا لها، وهناك مجتمعات تعدها أقرب للنادرة، وتلك من الخصائص المميزة للشعوب، فكل شعب له شخصيته الجمعية، والفنون المميزة له.

فمن الملاحظ أن النكتة وسيلة تعبير رئيسية، بل هي لسان حال عندما يعاني الفرد / الشعب من الكبت والقهر السياسي والاجتماعي والاقتصادي، وهنا تتخذ النكتة شكل محاولة قهر

القهر، أو بالأدق مواجهة القهر بالضحك، وهذا ما أكده علم النفس، حيث يرى " سيجموند فرويد 1856-1939 " أن الفكاهة واحدة من أرقى الإنجازات النفسية للإنسان، خاصة النكتة، لأنها تصدر في تصوره من آلية نفسية دفاعية في مواجهة العالم الخارجي المهدد للذات، وتعتمد هذه الآلية على تحويل حالة الضيق أو عدم الشعور بالمتعة إلى حالة من الشعور الخاص بالمتعة أو اللذة. وبميز " فرويد " بين ثلاث خبرات مبهجة للإنسان، وهي النكتة والفكاهة والأمر المضحك، وبرى أن النكتة أقرب إلى الدعابة اللطيفة أو الذكية، بنفس المعنى المقصود في العربية، ولكن ما يجمع هذه الخبرات هو وجود طاقة نفسية مقتصدة أو جرى توفيرها من الأغراض العادية أو المألوفة، والتي عادة ما تبذل هذه الطاقة من أجل تحقيقها أو إنجازها، وتُبَدد هذه الطاقة الفائضة على هيئة ضحك. وبربط فروبد استقبال النكتة بمبدأ اللذة الثابت عنده، من خلال المتعة الخاصة بالمضحك Comic الناشئة عن توفير الجهد في التفكير، ومن ثم إنفاقها في الابتسامة. وتستفيد النكات منها، بعض التكنيكات المعرفية - اللاشعورية خاصة -المتعلقة بتكوين النكتة، مثل الإحلال والإبدال، التكثيف، الاستخدام المتعدد للمادة نفسها، نظام ترتيب مختلف لمكوناتها، استخدام الكلمات نفسها التي تكون زاخرة بالمعنى وأحيانا فارغة منه، بجانب المعاني المجازبة والحرفية واللعب بالكلمات وفي المجمل، فإن النكتة تسمح للفرد بالتعبير الموجز عن دوافعه واندفاعاته اللاشعورية التي غالبا ما تكون ذات طبيعة عدوانية أو ذات طبيعة جنسية - على حد قول فروبد – والتي عادة ما تكبت في الحياة اليومية العادية. وفي العموم، فإن الفكاهة بمنزلة النشاط الخاص للأنا الأعلى لتخفيف حالة القلق بما 6.

لقد قرأ فرويد النكتة ضمن رؤيته الخاصة في علم النفس، الذي يرجع الأمور إلى مبادئ عديدة تهم النفس الإنسانية وهي: اللذة، والعدوانية، واللذة الجنسية، وأنها رغبة في تخفيف القلق والتوتر عن الإنسان، وربما يصدق هذا بعض الشيء في مواقف وأشخاص بعينهم، ولكن من الخطأ التعميم مع فن جماهيري يُقدَّم في مواقف الحزن والبهجة، السلام والحرب، الفقر والغنى، ويحرص على الإنصات لها مختلف شرائح الشعب وطبقاته. ومن هنا، فإن دراسة النكتة لابد أن تكون ضمن سياقاتها المنتَجَة فيه، والمواقف التي تقال فيها، فلا نكتفي بالنص وحده، وإنما ننظر في خلفياته وهوامشه وحوافه وقائليه ومستقبليه، فالنكتة أشبه بالنبتة، يهم المزارع حصد ثمارها، ولكن الباحث لا يعتني بالثمار بقدر اعتنائه بالبيئة التي أنشأتها، والأجواء المحيطة بها، وساعتها سيكون أقدر على فهمها. فدراسة فن النكتة لا تتم في المطلق، وإنما تقرأ ضمن الزمان والمكان والإنسان.

هذا، وتشترك النكتة مع أشكال الخطاب الجماهيري التي ينتجها أبناء الشعب، وتتلاق مع هذه الأشكال في كون المشترك بينها هو: اعتمادها على البنية اللغوية في الأساس، وأنها خطاب بلاغي آني براغماتي، يتخطى الإخبار إلى الإقناع والتأثير ( وأيضا السخرية والتعليق )، وقد تستعين بأنظمة غير لغوية،سيميوطيقية وإشارية ورمزية وصور وموسيقى، وهي تعبر عن وجه لغوي مختلف، لأنها غالبا تصاغ باللهجة العامية، مبتعدة عن الفصحى الكلاسيكية المستخدمة في الخطابات الرسمية والأدبية والتنظيرية والتي تكون عادة موضعا لسائر الدراسات المعنية بالتحليل البلاغي، في مجتمعات عربية تعاني أزمات متعددة في الحربات، ويحظر فيه الكلام في موضوعات كثيرة على مستوى الخطابات الإعلامية، ولكن يجد الناس متسعا في النكتة وسائر أشكال التعبير غير الرسمي، التي لا يتم تدريسها أو حتى تبنها، وإنما تُترَك للتفاعل والانتشار بين الناس، خاصة أنها لا تخضع للمراجعة والتنقيح، وإنما تُتَداول كما هي، وقد يزاد علها آ.

النكتة في ثورة يناير:

يمكن أن نطلق على ثورة يناير 2011م " الثورة الضاحكة "8 بالنظر إلى الكثير من النكات والطرائف التي رافقتها، وبثها ناشطون إبان أيام الثورة، وتداولتها الشعب عبر مواقع التواصل الاجتماعي، والتي كانت بمثابة المفجر الأساسي للثورة والوسيلة الأهم في نقل الواقع على الأرض، بجانب القنوات الفضائية التي أيدت الثورة مبكرا. كانت ثورة يناير في بدايتها ثورة بيضاء، قبل أن تغطيها الدماء في معركة الجمل الشهيرة ( 2 فبراير 2011م )، وما تلا ذلك من أحداث مؤسفة تمثلت في التآمر المستمر على الثوار، وإطلاق النيران عليهم، بجانب الكم الهائل من الشائعات وعبارات التخوين. ولكن ظلت الثورة المصرية ثورة سلمية في أساسها، وإن حاولوا جرّها إلى العنف، على نحو ما هو معروف من أحداث واكبتها.

وبغض النظر عن مآلات أحداث ثورة يناير، فلاشك أن هذه الثورة ومع غيرها من الثورات العربية فجّرت أحداثا دراماتيكية في الشرق الأوسط، وساهمت في اهتزاز كثير من القناعات، ونهاية أنظمة حاكمة، وتفكك دول بأكملها، لتعلن في النهاية أن الدول الوطنية التي تأسست بعد جلاء المحتل الأجنبي ما هي إلا كيانات هشة، بنظم سلطوية مستبدة، وكانت الكارثة أنها بدأت ثورية اشتراكية قومية وانتهت إلى قطرية فئوية / قبلية / عائلية، محاربة لكل راديكالي وطني.

لقد كان حدث الثورة ساخرا في حد ذاته، فقد جاء يوم 25 يناير، وهو الاحتفال السنوي بعيد الشرطة في مصر، فتم اختيار التظاهر في هذا اليوم، لأسباب عديدة، منها نجاح الثورة التونسية التي جاءت صدى لمقتل الشاب " محمد بوعزيزي " منتحرا، وتلاقت مع حالة السخط

العامة ضد أداء جهاز الشرطة في مصر وقسوته في تعذيب المعتقلين ومطاردة السياسيين والمعارضين مستغلا قانون الطوارئ المستمر تطبيقه طيلة عقود، تواكب ذلك مع انتخابات مجلس الشعب في نهاية العام 2010 وما رافقها من تزوير فج، بجانب الشائعات القوية عن توريث السلطة في مصر لنجل " حسني مبارك، وما شهده الحكم من ظاهرة تزاوج السلطة مع أصحاب الثروة، كما تبدت في حكومة أحمد نظيف، ودعم " جمال مبارك " لها، ودخول عدد من رجال الأعمال فها، وتفصيل قوانين تعزز سيطرتهم على الاقتصاد الوطني.

لقد جاءت النكتة سابقة ومواكبة ثم تالية لثورة يناير، فهي أقرب إلى التأريخ الساخر لموجبات الثورة، وما جرى فيها، ثم توابع الثورة ونتائجها. وبالتالي عبرت عن آلام الشعب، ورؤاه لما يحدث في بلده، وفي نفس الوقت نبهت على مواطن الخلل، ومظاهر المعاناة، وكيف نظر الشعب لحكامه وسخر منهم.

وهذا يتسق بشكل كبير مع فلسفة النكتة المتمثلة في أنها: نقد للموضوع / الحدث، وتعربته من أجل إصلاح الواقع وتغييره إلى الأحسن، فهي المحطة الأساسية و الوجه الحقيقي لرصد الخطاب الفكاهي بغية تنبيه الفرد وبعث الحياة فيه من جديد. فالنكتة كشكل تعبيري هي موقف ورأي اتجاه موضوع ما، ومن ثم نقل هذا الموقف وهذا الرأي إلى الآخرين وإحساسهم به من أجل كشفه ومعرفة كنهه، وما يحتويه من عيوب ومفارقات اجتماعية مختلفة في ثوب خفيف ترفيهي فكاهي 9.

وهنا يكون دور النكتة توعوبا تنويريا تحريضيا، وفي نفس الوقت يقدّم الوجه الآخر للتاريخ من منظور شعبي ساخر، فإذا كُتِب التاريخ من قبل السلطة أو بشكل رسمي، فيجب أن ينظر المؤرخ إلى ردة فعل الشعب في القاع على ما يجري في القمة، وساعتها ستكون الرؤية أوضح وأشمل لمن ابتغى الحقيقة. ويتبقى السؤال: هل كان للنكتة بالفعل دورا تغييريا بالإضافة إلى أدوارها الأخرى؟ ولاشك أن الإجابة ستكون بالإيجاب بالنظر إلى أن النكتة في الثورة المصرية كانت تحريضية وتغييرية في آن، وتجلى دورها قبل أحداث الثورة وبعدها، بوصفها مسببة ومعبرة عن الجماهير وآلامها وأيضا حركتها، وعن رؤيها للسلطة.

#### نكات ما قبل الثورة:

يمكن القول إن المشهد قبل الثورة كان شديد العبث إلى حد الإضحاك، وما زال الناس يرددون نكات عديدة عن تلك الحالة، توضح بجلاء رأي الشعب في السلطة، وكيف أن هذه النكات كانت ممهدة لأحداث ثورة يناير، وتكون دليلا على نظرة الشعب إلى ما يجري على القمة، وعدم انخداعه بكلام الساسة المؤددين للسلطة والمنظرين والمبررين لممارساتها، وبالتالي

يعيد صياغة ما يراه من أحداث سلطوية في قصص وطرائف ونكات، تمثل في النهاية مقياسا لدرجة السخط الشعى.

من هذه النكات 10 ما ردده المصربون عن ثراء نجل مبارك الأكبر " علاء "، فهذا صاحب مقهى يسأله أحد الزبائن عن الصور المعلقة فوق مكتبه في مقهاه، فيخبره "أنهما صورتان، " الأولى له بصفته صاحب المقهى، والثانية لـ " أبو علاء " شربكي في المقهى ". في إشارة إلى توغل علاء مبارك في كافة المشروعات الناجحة ودخوله بنسبة عالية، مستغلا سلطة والده، فلم يترك أي شيء حتى المقاهي الشعبية البسيطة. وهي نفس النكتة التي تداولها الناس بشكل أو بآخر:

" مرة واحد ركب تاكسي ولقى السواق معلق في العربية صور جمال عبد الناصر وانور السادات وحسني مبارك الراجل، استغرب فسأل السواق: مين اللي انت معلقهم صورهم عندك، قال له: دا جمال عبد الناصر الزعيم المصري الراحل ودا أنور السادات قائد حركة السلام والأمن في البلد، ودا حسني مبارك أبو علاء شريكي في التاكسي ". فشارك علاء مبارك الأغنياء و الفقراء في ممتلكاتهم.

وهذا هو " مبارك على سرير المرض، يعطي وصاياه الأخيرة لأحمد نظيف( آخر رئيس ووزراء في عهده ): وصيتك الحكم من بعدي، فأجابه في رقبتي يا ريس.. كله تمام، و السلطة هياخدها ابنك جمال، ثم راح في غيبوبة، أفاق منها بعد قليل وقال لأحمد وصيتك الشعب من بعدي، فأجابه: ما تخافش يا ريس.. الشعب دا بياكل الزلط، ثم راح في غيبوبة، أفاق منها بعد قليل وقال له «أحمد»، أجابه «نعم يا ريس»، قال مبارك «ما تنساش.. تعطي توكيل شركة الزلط لإبني علاء».

والموقف واضح، وفيه إدانة مباشرة لمبارك الأب، وتصديق للإشاعات التي كانت تملأ البلد، بأنه يرغم أصحاب الأعمال على إشراك ابنه معهم، وإلا تعرضوا لنقمة السلطة عليهم، وما أكثر الشائعات المتداولة حول هذا الأمر، فلا عجب أن يتم التحقيق مع علاء مبارك بعد ثورة يناير، وعندما يسأله المحققون عن مصدر ثروته التي لا تحصى من الأراضي الزراعية والعقارات والشركات والأموال المتضخمة في حسابات البنوك، لا يستطيع أن يقدم جوابا عن بدايتها أو كيفية تكونها 11.

وهذا "حسني مبارك يركب الطائرة مع ابنيه: علاء وجمال، فيخرج مبارك عشرة جنيهات من جيبه، ويقول لعلاء: ايه رايك يا علاء لو أني أرمي العشرة جنيه من الطيارة فتنزل على مواطن يدعو لي. فرد علاء: فكرة جميلة يا بابا، ولو فكينا العشرة إلى خَمْستين من الجنيهات، يدعو لك اتنين بدل من واحد. فابتسم مبارك معجبا بالفكرة، ونظر لجمال، فقال جمال: ولو فكينها يا بابا

إلى جنيهات فكة، يدعو لك عشرة مش اتنين، فضحك مبارك، وقال: فعلا الديمقراطية تأتي باقتراحات جديدة، خلونا نسأل كابتن الطيارة. فنادوا عليه، فحضر الكابتن، وأخبره مبارك بالفكرة، فابتسم الكابتن، وقال: ممنوع على الحديث إلا إذا أعطيتني الأمان. فقال مبارك: لك الأمان وتحدث. فقال الكابتن: والله يا ريس، لو رميت نفسك من الطيارة؛ الشعب كله هيدعيلك ". النكتة تشير إلى تململ الشعب الشديد من طول حكم حسني مبارك الذي قارب ثلاثين عاما، وفي كل انتخابات رئاسية يزعم أنه يعمل بالديمقراطية، مثلما طبقها في الطائرة، فديمقراطيته تعني مشاورة من حوله هو مما يختارهم من مستشاريه، وفي السنوات الأخيرة كان ولداه مستشارين له بشكل أساسي، وتلك هي ديمقراطية المستبدين كما يفهمونها. وأيضا فإن كابتن الطائرة كان صوت الشعب المعبر، بالرغم من أن مثل هؤلاء يتم اختيارهم بعناية.

وتم العزف على نفس المضمون، وهو تمني الشعب موت الرئيس، الذي امتد به الحكم حتى ملّ الشعب، ولم يعد هناك أمل لديه إلا الوفاة بأية طريقة. فهذه نكتة دالة على هذه الرؤية: " مرة مبارك و سوزان و جمال راكبين عربية وفيها سواق، وجمال قال أنا لما بخطب في مجلس أو في جمعية جيل المستقبل بيصفقلي حوالي 2 مليون. سوزان قالت أنا لما بخطب في مجالس المرأة و المجتمع بيصفقلي 5 مليون. مبارك قال أنا لما بقول بيان أو خطاب بيصفقلي 7 مليون. قام السواق قال: وأنا لو لبست بيكم في الحيطة هيصفقلي 80 مليون".

إن الرد هنا جاء من أحد المرافقين للأسرة دائما، وهو سائق السيارة، في دلالة على انعزال الأسرة عن الشعب، وأن السائق - أو قائد الطيارة – هو الذي ينقل إحساس الشعب، لأفراد عائلة مبارك المنخدعة في تصفيق الشعب لها. ونرصد هنا أن كل فرد في العائلة – تقريبا – له نشاطه المجتمعي / السياسي الذي يطل من خلاله على الشعب، فالسيدة " سوزان " تنشط في مجالس المرأة وخدمة المجتمع، والابن جمال في جمعية المستقبل التي أسسها لاستقطاب الشباب، أما مبارك الأب فهو يخطب أمام الملايين في التلفاز، ولم تتم الإشارة إلى علاء الابن الأكبر في سياق النكتة السابقة لأنه كان حريصا على عدم الظهور الإعلامي مطلقا، فلم يتم تسجيل حوار معه أو نشاط اجتماعي علني، فقد اكتفى بالمال والأعمال.

وهناك نكتة أخرى: " بيقولك واحد لقى الفانوس السحرى، دعكه طلع له العفريت وقاله:شبيك لبيك تطلب إيه؟ قال له الرجل: أنا عايز كوبرى بين القاهرة وأسوان. قال له العرفيت: دى صعبة قوى، نقّي حاجة تانيه. الرجل قال له: خلاص خلى حسنى مبارك يسيب الحكم؛ أجابه العفريت:أنت عايز الكوبرى رايح جاى ولا رايح بس"

والنكتة شديدة السخرية، وتقف عند مستوى هائل من المفارقة، فما طلبه الرجل من العفريت الخارج من القمقم لا يعقل، بل هو فانتازيا ساخرة، أن يكون هناك جسر بين القاهرة وأسوان، ولكن العفريت يستسهل ذلك، عندما يُطلَب منه إجلاء مبارك من الحكم، وقد التصق به إلى حد غير متصور.

الملاحظ في هذه النكات أنها مواقف قصصية، تستند إلى درامية الموقف، وتعتمد على الإشارة واللمحة، التي يفسرها المتلقي ويسقطها على الواقع. وكما يقال في الأدب الشعبي، فإن " تلك الأحدوثة القصيرة، المنثورة أو المنظومة التي تحكي نادرة أو سلسلة من لنوادر، وتنتهي إلى موقف فكه مرح، وأما موضوعها فيؤخذ من الحياة اليومية، وتندر فيها الخوارق، وحين تظهر هذه العناصر تكون وظيفتها أن تخلق القاعدة التي يقوم عليها الموقف المرح لا أن تخلق الموقف نفسه "<sup>12</sup>، والمقصود بالخوارق هنا المفردات الأسطورية، وهي بالطبع قد تحدث مثلما رأينا في نكتة القمقم والعفريت، وهذا يعني أن صانع النكتة يستخدم مخزونا تراثيا شائعا في الثقافة الشعبية، في سبيل صنع الدعابة المرادة، التي " يقاس نجاحها أو فشلها بالقدر ما تحققه من إشاعة المرح"<sup>13</sup>. مع الأخذ في الحسبان أن المرح هنا ليس ترفيها فقط وإنما معبرا عن رؤية الشعب لمن يحكمونه، وسلوكهم نحوه.

إن نكات المصريين قبل الثورة، تركزت على استدامة مبارك للسلطة، وإعداده لابنه ليخلفه من بعده، أسوة بما حدث في أقطار عربية أخرى (سورية تحديدا)، وبما يتم تجهيزه في أقطار أخرى مثل اليمن (أحمد نجل علي عبد الله صالح)، وليبيا (سيف الإسلام نجل القذافي). فالقضية كانت أوسع، ولا تشمل مصر وحدها، وهذا ما ينبغي قراءة الثورة المصرية فيه، أي نستحضر البعد الإقليمي والعربي من حولنا، فالأحداث والأوضاع متشابهة، لذا جاءت الثورات متقاربة.

نلاحظ أيضا، أن النكات السابقة – وهي مجرد أمثلة – استندت إلى تخييل درامي، عبر موقف قصصي، موجز، يصاغ في مهارة، ويحكى في دقيقة أو أقل، حتى يجذب المتلقي، ويحقق له الإدهاش، ومن ثم الانطلاق في الضحك. كما أن بنيها العامية غير متوجهة للنخبة، وإنما للشعب في كافة شرائحه، غير المنخدع فيما يقال من دعايات رسمية في مختلف الوسائل الإعلامية (الحكومية والخاصة)، والتي تنفي التوريث، وتؤكد أن بقاء مبارك في السلطة عنوانا للاستقرار، وكانت المصيبة في تأييد عدد من المثقفين والنخبويين لهذا التوجه، وهم المنتفعون من النظام، والذين كانوا نجوم الشاشات والمقالات طيلة حكم مبارك، يسعون إلى إقناع

الشعب بما يريده النظام، فباتوا جزءا منه، ومحسوبين عليه، وعندما قامت الثورة توارى بعضهم خجلا أو تنصّل وبرر مواقفه.

#### النكتة خلال الثورة:

أبدعت الجماهير في النكتة، وازدهر فن السخرية بشكل لافت بين فئات الشعب، خاصة المتظاهرين منهم، الذين اتخذوا من ميدان التحرير ملاذا واعتصاما لهم، في ضوء موقف الجيش الرائع، الذي قام بحراسة الثوار، ولم يتعرض لهم بأذى طيلة أيام الثورة، وقبل وبعد تنعي مبارك. وقد سجلت عشرات الوثائقية المكتوبة والمرئية ما قام به الثوار من إبداعات غنائية وتشكيلية عكست خفة دم المصريين، وكيف صبروا حتى رحل رأس النظام وحكومته من بعد ذلك.

ويمكن تقسيم نكات الثورة إلى أقسام عديدة، تعتمد على مضمون النكتة ذاتها وأحداث الثورة وأيامها، والتي امتدت إلى ثمانية عشريوما:

# 1) نكات الثورة وما قبل التنحّي:

ثبت الثوار في الميادين خاصة ميدان التحرير (بدلالته الرمزية)،ولهم مطلب محدد وهو رحيل النظام بأكمله: الرئيس وعائلته وحكومته، وخلال هذه الأيام جاء النكات معبرة عن رؤية الشعب لما يجرى، وكيف نظروا إلى سلوك رأس السلطة.

فهذا خبر عاجل: " الرئيس وعبر أثير الإذاعة يهدي الشعب المصري أغنية نانسي عجرم: أخاصمك آه.. أسيبك لا ". في إشارة إلى البرنامج الشهير الذي تبثه إذاعة البرنامج العام في القاهرة وهو "ما يطلبه المستمعون "من أغان 14.

وهذه من النكات التي رددها الشباب الجامعي، ونلاحظ أنها – مع غيرها – تعبر عن السائد في قاموس الشباب من مفردات وأغان وتوجهات. الأغنية حديثة جدا وقتها للمطربة اللبنانية نانسي عجرم، وفي الوقت نفسه فهو يخاطب الشعب، وعينه على الكرسي، الذي ظل جاثما عليه ثلاثين عاما، فلن يتركه مهما حدث.

وقد طالبوا مبارك والثورة في أشدها بأن الشعب يريد التغيير، فكان رده على النحو الآتي: التغيير ده سنة الحياة. قالوا: طيب وسيادتك مش هتتغير؟ قال: أنا فرض مش سنة ". إنه تلاعب بالمصطلح الديني "الفرض والنافلة"، ولكن وفق مفهومه هو، متحديا مفهوم التغيير ذاته، في غمزة إلى المؤسسة الدينية الرسمية التي يضفي علماؤها المقربون إلى السلطة مسوغات ومبررات تقنع الرئيس، وقد يستخدمها في ردوده على التساؤلات. كما أن كلتا اللفظتين: السنة والفرض تكتسيان بدلالتين جديدتين: فالسنة تعنى إمكانية التغيير سياسيا، أما الفرض فهو

يعني البقاء إلى نهاية العمر، على غرار اللافتات التي ملأت الميادين العامة في الانتخابات الرئاسية الأخيرة ( 2005م )، وتعلن تأييدها لترشيح الرئيس وبقائه إلى نهاية الحياة. النكتة موجزة، يتقاطع فيها الديني مع السياسي مع أزمة السلطة.

ومن النكات الطريفة، ما ردده الشباب المصري الذي نشأ جيل كامل في عهد مبارك ووصلوا إلى الثلاثين، وكثيرون لم يعرفوا رئيسا غيره، ووجدوا الإعلام المصري يتغنى بالضربة الجوية في احتفالات أكتوبر كل عام، وينسب لها النصر كله، لأن مبارك كان قائد سلاح الطيران. تقول النكتة: " يا ريت مبارك كان ضربنا إحنا الضربة الجوية، وراح حكم إسرائيل ثلاثين سنة، كان زمانهم دلوقتي يشحتوا ". وهي نكتة شديدة الألم، فبطل النصر جعل مصر في ذيل الأمم، وأينما حلّ سيجعل الشعب يتسول، والخلاصة أن العسكري وإن كان له إنجاز حربي كبير فلاشك سيفشل في الحكم المدني ما دام يفتقد الخبرة والمشروع والرؤية.

وهذا هو مبارك، وخلال الثورة يجلس مع " حبيب العادلي " آخر وزير الداخلية في عهده، ويقول له: " منعت الحشيش يا فالح، أهو الشعب صحصح ". وتلك سخرية من مبارك نفسه على الشعب، وإشارة ضمنية إلى تورط وزارة الداخلية في تسهيل ترويج الحشيش بين المصريين، وكأن وزارة الداخلية تتعمد ذلك، من أجل المزيد من تخدير الشعب. نلاحظ أن شكل النكتة موقف حواري بين مبارك ووزير داخليته، و " العادلي " معروف عنه الفساد المالي<sup>15</sup>، والإمعان في القتل والتعذيب والاعتقال العشوائي، من خلال جهاز أمن الدولة، وسائر إدارات وزارته.

أما عن لافتات الثوار<sup>16</sup> خلال أيام الثورة عن مبارك وزمرته، والتي رفعوها خلال اعتصامهم، فإن " رابطة نجاري مصر رفعوا لافتة مكتوب عليها: إلى الأسطى مبارك: ما نوع الغراء الذي تستخدمه؟ " في تلميح إلى التصاقه بكرسي السلطة وعدم رغبته في التنحّي رغم هياج الناس عليه. وهذا رجل يرفع لافتة مكتوب عليها:

"ارحل المرة ( المرأة ) عاوزة تولد، والولد مش عاوز يشوفك"، والدلالة رمزية عالية، فهم يريدون جيلا جديدا، لا يكون مبارك رئيسا له، بعدما ظلت أجيال عديدة لا تعرف وجها في السلطة غيره، إن الأم الحامل هي مصر، وآلام المخاض هي الثورة التي تعتمل في أعماق شعها.

وهذا آخر يرفع لافتة: " ارحل، عاوز أتجوز"، فقد عانى الشعب في عهد مبارك الكثير من تدني الرواتب، والبطالة، وعدم القدرة على الزواج، واحتكار فئات بعينها للمناصب والوظائف الجيدة، وهم أبناء المقربين من السلطة، والعائلات الكبيرة، وأعضاء الحزب الوطني، فيرى أن رحيل رأس سلطة الفساد يعنى حصوله على فرصة عمل مناسبة تمكنه من الزواج.

وهذا ثالث متزوج، وقد رفع لافتة مدون عليها: "ارحل مراتي وحشتني.. متزوج من عشرين يوما "فقد أرجأ أياما من شهر العسل له، ومكث في ميدان التحرير حتى تنعي مبارك، وقد تحول مطلبه إلى أمر خاص به، ليتداخل الهم الخاص مع هم الوطن في تضفيرة بديعة، فهو مشتاق لزوجته، ولكن شوقه لتحرر مصر من استبداد مبارك أكثر، ورحيل مبارك يعني شهر عسل جميل وجديد ومختلف له.

وهذا رابع: " لو ما استحمتش ( تحممت ) النهاردة في بيتنا، هستحمى يوم الجمعة في قصر الرياسة ". فقد أجّل مطلبه الشخصي وهو الاستحمام إلى ما بعد رحيل مبارك عن الرئاسة، ويقدّم تهديدا مبطنا إن لم ترحل سريعا وخلال يوم أو يومين، فإنه لن يتحمم في حمام بيته وإنما في حمام قصر الرئاسة، بعدما تقتحم الحشود الغاضبة قصر الاتحادية وتجبر مبارك على الرحيل من القصر العتيد.

وهناك شخص خامس يرفع لافتة مختلفة مدون عليها: "ده لو كان عفريت ؛ كان طلع "، وهي مفارقة، تحمل اللعب على موروث شعبي بسيط أساسه: أن الضغط والضرب على المتلبس بالجان / العفريت، يجبر العفريت على الخروج خلال ساعة أو ساعات، أما مبارك فله أيام من قيام الثورة، وهو رابض مكانه. فتأتي هنا تشبيهات طريفة، تكاد تكون متعادلة: العفريت = مبارك، الثورة = ضرب الشيخ على الجني، أيام الثورة = وقت الضرب نفسه.

ومن أطرف النكات المتداولة أن " أحد الشباب في مظاهرة يصرخ في مبارك والقائمين على السلطة معه: "حرام عليكم أخّرتونا ييجي ألف سنة. فرد عليه واحد ماشي جنبه وقال: أيوه صح، أنا رجعت البيت امبارح، لقيت إخواتي لابسين جلد معيز، وبيتنا من البوص ". فهي طرفة تلعب على التاريخ، وترى أن العقود الثلاثة التي قضاها مبارك في السلطة، مع استبداده وفساده، أدت إلى تأخّر التنمية والنهضة، في حين سبقت مصر والدول العربية دول كثيرة، من أبرزها النمور الآسيوية والهند والصين وكوريا الجنوبية. وهذا كله عائد إلى مشكلة الحكم والإدارة، فما إن يوجد الحكم الصالح الرشيد، إلا ويمكن للدولة أن تنهض سريعا، خلال عقدين على الأكثر، فما بالنا أمام نظام مبارك، الذي هو امتداد لما يسمى نظام ثورة يوليو عقدين على الأكثر، فما بالنا أمام نظام مبارك، الذي هو امتداد لما يسمى نظام ثورة وأحداثا دامية في توقيت متقارب. ولننظر على سبيل المثال إلى تجربة " سنغافورة " التي انتقلت خلال ربع قرن من العالم الثالث إلى العالم الأول (1965- 2000م) بفضل القيادة الحكيمة لرئيس وزرائها " لي كوان يو "، عبر استراتيجيات وخطط تميزت بالعدالة الاجتماعية والديمقراطية وحقوق الإنسان وحسن إدارة الموارد والسلطة نظيفة اليد، مما جعلها نموذجا يحتذى في العالم. ألا

#### 2) نكات ما بعد التنحّى:

وهي النكات التي انتشرت بقوة في أعقاب تنجي مبارك عن السلطة، وإعلان خريطة طريق جديدة، بعدما تولى المجلس العسكري تيسير شؤون البلاد، ورحيل الثوار عن الميادين، في الوقت الذي اندلعت فيه الثورات في بلدان عربية أخرى، مثل ليبيا واليمن وسورية، بجانب ثورة تونس التي كانت ملهمة في البداية، وثورة مصر التي دعمت المسار الثوري بوصفه سبيلا للتغيير، في ضوء فشل سبل التغيير الأخرى المتمثلة في الآليات الديمقراطية: الانتخابات بمختلف مستوياتها، والتحركات الحزبية والنقابية، وتجمعات منظمات المجتمع المدني، وهذا كله عائد إلى جمود الحكام وتكلسهم في مواقعهم، وتكوينهم لمنظومة واسعة من المتنفذين والمنتفعين، بجانب الرأسماليين الذين توحدوا خلف السلطة، وكانوا واجهة لاستثمار أموالهم في الداخل، أو في مشروعات في الخارج، أو قنوات لتهرب الأموال.

تنجّى مبارك في مساء 11 فبراير 2011م، وفرحت جموع الشعب، وسرعان ما انتشرت النكات في طول البلاد وعرضها، عن المشهد التاريخي، الذي حظي هذا الجيل برؤيته عبر الشاشات، وهم يرون رئيسا عربيا لثاني مرة يترك السلطة تحت ثورة شعبية واسعة، وانحازت كل شرائح المجتمع لها، وتوارى – إلى حين – المنتفعون والسلطويون والخاسرون، ليدبّروا تحت الأرض مؤامرات جديدة، على نحو ما كانوا يفعلونه جهارا نهارا وهم في السلطة.

وجاءت النكات<sup>18</sup> بعد التنجّي هازئة ، ذات منحى إقليمي عربي، فهذا "القذافي يقرر إلغاء صلاة الجمعة في ليبيا "، وهذا بالطبع قبل ثورة 17 فبراير في ليبيا، متأثرا من خروج المصريين أيام الجمع في ثوراتهم، بعد أداء الصلاة.

وتلك نكتة تسربت: " السلام الجديد بين الزعماء العرب هو: الثورة عليكم ورحمة الله وبركاته "، وهذا يعني أن المنطقة مقبلة على سلسلة من الثورات مع أنظمة متشابهة في طريقة حكمها، فالقمع والاستبداد والفساد علامات ثلاث لها.

ومن النكت ذات المنحى الفانتازي أن " الرئيس مبارك قال: والله أنا خسارة في المصريين. وتنحّى، وقرر أن يرشح نفسه لرئاسة تونس، مما دفع ملايين التونسيين إلى المطالبة بعودة زين العابدين بن علي ". والبعد الفانتازي يتجلى في القناعة التي تتولد لدى الحاكم المستبد، حينما يتخيل نتيجة الإعلام المنافق وطول البقاء في السلطة؛ أنه منّة من الله على شعبه، وأن شعبه لم يقدر عبقريته، ويزداد البعد الفانتازي بأن مبارك يتطلع إلى المقعد الشاغر في الدول العربية فوجد مقعد تونس شاغرا بعد هروب " ابن على "، وكان هذا سببا في تجدد الثورة مرة ثانية في

شوارع تونس، ليطالبوا بعودة من عرفوه وخبروه وهو " ابن علي "، لأنهم يرون مبارك أشد وبالا وفسادا من " زبن العابدين "، كأنهم يستجيرون من النار بالرمضاء.

وعلى صعيد آخر، فإن " زين العابدين " لما عرف بتنعي مبارك، أرسل له رسالة يقوله له فيها: متنساش تجيب دراع البلاي ستيشن معاك – رد مبارك عليه قائلا: لا تعايرني ولا أعايرك الشعب خالعني وخالعك ". والنكتة تنتهي بتناص مع مثل شعبي شائع: " لا تعايرني ولا أعايرك، الهم طايلني وطايلك "، وهو يقال في مواقف الهموم والأزمات عندما تعصف بالناس. النكتة موقف حواري بين رئيسين خلعهما شعبهما، وقد لاذ زين العابدين بمنفى مريح، لم يجد فيه إلا لعب البلاستيشن، فاتصل بمبارك هازئا، حتى يأتي وبشاركه بذراع آخر في اللعب.

ويصل الأمر إلى تخيل مبارك بعد وفاته، حيث " قابل السادات وعبد الناصر، فسألاه: هاه؟ سمّ ولا منصة؟ رد عليهم بحرقة وقال: فيسبوك! ". والنكتة تقفز لما بعد الموت، في حوار بين الرؤساء الثلاثة المتعاقبين بعد ثورة يوليو 1952م، حيث رحلوا عن السلطة بمؤامرت، فعبد الناصر – حسبما يشاع- مات مسموما عام 1970 م، أما السادات فالعالم شاهد على نهايته في حادثة المنصة الشهيرة في 6 أكتوبر 1981م، أما نهاية مبارك فكانت غريبة، بسبب الفيس بوك، عبر الصفحات التي أنشأها الثوار للترويج لثورتهم. وهنا تكون النهاية ليست بمعنى الموت، وإنما بمعنى ترك السلطة، فهؤلاء اعتادوا التأبيد في السلطة إلى لحظة وفاتهم، وينظرون إلى كيف ستكون جنازاتهم، ومشهد خروجهم النهائي من الدنيا.

وقد تطورت النكتة أكثر، باستخدام عناوين الأفلام والمسرحيات المصرية، ضمن نص شديد السخرية: "حسني مبارك "آسف على الازعاج" انت عملت أكبر "مطب صناعي" في تاريخ مصر، والله إنت "وش إجرام"، وطول عمرك "دبور" ودلوقتي معاك "زهايمر"، باختصار إنت "محترم إلا ربع"، كل الشعب بقى ينادي "جعلتني مجرمًا" وعملت الحلو "عسل إسود"، ومن السجون "العيال هربت"، سرقت من عيونا " الفرح" إنت فاكر مصر "كباريه" وعامل فيها "الزعيم" وكنا نقول يا عم عديها "حين ميسره... "، "ليه.. يا دنيا"، "هي فوضى" ، باختصار حسني مبارك. "طير إنت"..". هذا تناص على أفلام ليست سياسية الطرح في غالبيتها، ولكنها أوصلت الرسالة المبتغاة، واستثمرت شيوع عناوين الأفلام في الذاكرة الجمعية لتعيد إنتاج دلالتها لتشحن بطابع سياسي ساخر، من السهل وعيه لدى المتلقى.

لقد اقترنت فترة مبارك بكل أشكال الفساد، ولعل أغرب النكات التي لا يزال المصريون يرددونها إلى يومنا، مع إعادة تكييفها مع مصطلحات الحكم السائدة، تقول النكتة: "كان هناك شيخ اعتقل من قبل أمن الدولة، ثم أطلقوا سراحه مع مراقبته، أول يوم لقوه ماشي في شارع

الهرم راحوا مكلمين الربس، وقالوا له: الشيخ تاب يا ربس، ثاني يوم لقوه في كباريه قالوا الشيخ تاب و أناب يا ربس، ثالث يوم لقوه في الأتوبيس يسرق واحد قالوا له: الشيخ تاب و أناب و بقى عضو في الحزب الوطني يا ربس ". وربما تكون هذه النكتة منذ أيام عبد الناصر، وحقبة الاتحاد الاشتراكي، أو حقبة السادات عندما أسس حزب مصر، الشاهد هنا أن مفهوم التوبة عند السلطة مقلوب، ويعني أن من حاز السلطة لابد أن يكون سكيرا عربيدا في النوادي الليلية، ثم يصبح لصا يستبيح أموال الشعب.

إذن، بلا شك كانت الثورة المصرية نقطة نهاية لنظام، وأيضا نقطة بداية لحقبة جديدة في مسيرة الشعب المصري، ربما أصابتها نكسات، ولكن تظل الثورة بأحداثها ونكاتها في الذاكرة الجمعية للشعب، يستعيدها ويضحك ساخرا على ما أصابها، ولكنه على قناعة أن أيام الثورة لم تكن لحظات زيف أو تآمر أو اصطناع، وإنما كانت صراخا عالي الحدة، أفلح في إسقاط نظام توهّم هو ومن معه أنه يقف على أرض صلبة، يفعل ما يشاء، ويخطط لتوريث السلطة لابنه، موقنا أنه يحظى بدعم دولي وإقليمي ورضا تام عما يقوم به، مثلما تدعمه طبقات النخبة والأثرياء، ومعها الجيش المصري، وآلة شرطية قمعية، في دولة مخابراتية بامتياز، وكم كانت لحظة الثورة شديدة المرارة في حلوق هؤلاء، وهم يكتشفون أن الأرض الصلبة التي وقفوا عليها، كانت رمالا متحركة، وأن الشعب المصري لم يلفظهم فحسب، وإنما أدخلهم إلى مزبلة التاريخ، ليثبت أن الشعب يصنع التاريخ وبدونه بطريقته، بل وبعيد النظر فيما كُتِب.

خاتمة: يمكن أن نصل في ختام هذا البحث إلى جملة نتائج:

- إن الثورات العربية شكلت لحظات تاريخية في حياة الأمة، لابد من الوقوف عندها، ودراستها بتمعن، بغض النظر عما وصلت إليه الثورات العربية الآن، فلا تزال الأمة في مخاض وشوق إلى الحربات والنهضة والتقدم.
- لا يمكن الاكتفاء بالتوثيق التاريخي ولا الخطب والمقالات السياسية لمعرفة الثورة، وإنما تنهض الفنون الشعبية القولية وغيرها، لتكون خطابا معبرا عن نفسية الشعب واتجاهاته وفكره، فلا يمكن تجاهل هذه الفنون وإن توغلت في العامية، فالمستهدف هو الفهم لحقيقة الأمور، وأعماقها.
- قدمت الثورة المصرية نموذجا مبتكرا في سلميتها خلال أيامها الأولى، وكانت النكتة أحد أوجه التعبير بها، وهي تتسق بشكل عام مع طبيعة الشعب المصري العاشق للنكات، فلا عجب أن يطلق عليها الثورة الضاحكة

- تنوعت البنية الفنية للنكتة في الثورة المصرية ؛ ما بين الحوار، والمشهد الدرامي، والتعليق، والطابع الفانتازي والمفارقة والإيحاءات.
- العديد من النكات كانت إعادة إنتاج لنكات سابقة من عهد مبارك، وهناك نكات أخرى ظهرت طازجة خلال أحداث الثورة، وبعد تنجّى مبارك.
- لا يمكن حصر فن النكتة خلال النكتة فقط، فهناك تعليقات ساخرة ظهرت في اللافتات المرفوعة في الميادين، وفي وسائل التواصل الاجتماعي، وأيضا في الأغاني، وفن الكاربكاتير، والجداربات وغيرها.
- من المهم بحث كيفية جمع التراث الشفاهي الفكاهي المواكب للثورات الشعبية، في مختلف أشكاله وتوثيقه، جنبا إلى جنب مع التوثيق التاريخي للأحداث، فلا يمكن فهم مجريات الثورة ومآلاتها إلا بالوقوف على الفنون الشعبية القولية، لنعرف كيف رأى الشعب وكيف عتر.
- الجماهير، التي تبدع بشكل عفوي، وسرعان ما تنتشر بين الناس، التي تتلقاها وتعجب بها، وتعيد إنتاجها. فيمكن القول إن فن النكتة فن جماهيري شعبي جماعي بامتياز له خصائصه الجمالية والفكرية والنفسية.

# المصادر والمراجع

## أولا: الكتب والمجلات والدوريات:

- -أسرار محاكمة القرن (مبارك ونجليه)، أحمد شلبي، دار نهضة مصر للطباعة والنشر، القاهرة، 2012م.
- بلاغة المخاطب: البلاغة الغربية من إنتاج الخطاب السلطوي إلى مقاومته، عماد عبد اللطيف، بحث منشور ضمن أعمال مؤتمر " Power and The role of the Intellectual " قسم اللغة الإنجليزية، بكلية الآداب، جامعة القاهرة، نوفمبر 2005، منشورات: 2006 م.
- -تحليل الخطاب بين بلاغة الجمهور وسيميائيات الأيقونات الاجتماعية، د.عماد عبد اللطيف، مجلة فصول، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، العددان (83، 84)، خريف شتاء، 2013/12م.

- تحليل الخطاب، ج.ب. براون، ج. يول، ترجمة: محمد لطفي الزليطني، منير التريكي، نشر: جامعة الملك سعود، كلية اللغات والترجمة، الرياض، 1994م.
- -علم الفلكلور، الكزاندر هجرتي كراب، ترجمة رشدي صالح، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، القاهرة، 1967 م.
- الفكاهة والضحك : رؤية جديدة، د. شاكر عبد الحميد، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، 2003م.
- -المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، مكتبة الشروق الدولية، القاهرة، الطبعة الرابعة، 1425هـ، 2004م.
- -من العالم الثالث إلى العالم الأول، قصة سنغافورة ( 1965-2000م)، في كوان يو، ترجمة: معين الإمام، مكتبة العبيكان للنشر، الرياض، ط2، 2007م، ص136 وما بعدها.
- النكتة الشعبية الاجتماعية بمنطقة وهران ( 2007- 2009 ): دراسة في مضامينها وأبعادها، محمود بوكفوسة، رسالة ماجستير غير منشورة، قسم الثقافة الشعبية، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة أبو بكر بلقايد، تلمسان، الجزائر، 2011/2010م.

# ثانيا: المواقع الإلكترونية: تاريخ الدخول 7/ 6/ 2021م.

- الفيلم الوثائقي الذي بثته محطة BBC العربية عن الثورة المصرية بعنوان " الثورة المضرية النصاحكة "، 2011/3/23م.
- في النكتة السياسية، إدريس ولد القابلة، دار ناشري للنشر الإلكتروني، http://www.nashiri.net/critiques-and-reviews/critiques-and-analyses/3853---v15-
- -موقع " نجوم مصرية " https://www.nmisr.com/، " نكات عن حقبة حسني مبارك ". موقع المصرى لايت http://lite.almasryalyoum.com/lists/39044/" أشهر نكات ثورة يناير ".
  - موقع طلاب جامعة جنوب الوادي. http://svuqena2.ibda3.org/t180-topic موقع جريدة البداية <a href="http://albedaiah.com/news/2016/01/31/105966">http://albedaiah.com/news/2016/01/31/105966</a> موقع جريدة اليوم السابع <a href="http://www.youm7.com/story/2015/1/29">http://www.youm7.com/story/2015/1/29</a> اليوامش والإحالات

-

<sup>1 -</sup> تحليل الخطاب بين بلاغة الجمهور وسيميائيات الأيقونات الاجتماعية، د.عماد عبد اللطيف، مجلة فصول، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، العددان (83، 84)، خريف – شتاء، 2013/12م، ص510

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - السابق، ص510

- <sup>8</sup> تحليل الخطاب، ج.ب. براون، ج. يول، ترجمة: محمد لطفي الزليطني، منير التريكي، نشر: جامعة الملك سعود، كلية اللغات والترجمة، الرياض، 1994م، ص6، 7.
- $^{4}$  المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، مكتبة الشروق الدولية، القاهرة، الطبعة الرابعة،1425هـ، 2004م،  $^{0}$ 
  - 5 في النكتة السياسية، إدريس ولد القابلة، دار ناشري للنشر الإلكتروني،

 $\verb|\|.| http://www.nashiri.net/critiques-and-reviews/critiques-and-analyses/3853---v15-3853.htm||$ 

- وأيضا موقع ديوان العرب.
- $^{6}$  الفكاهة والضحك : رؤية جديدة، د. شاكر عبد الحميد، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، 2003م، ص $^{122}$
- $^{7}$  بلاغة المخاطب: البلاغة الغربية من إنتاج الخطاب السلطوي إلى مقاومته، عماد عبد اللطيف، بحث منشور ضمن أعمال مؤتمر " Power and The role of the Intellectual " قسم اللغة الإنجليزية، بكلية الآداب، جامعة القاهرة، نوفمبر 2005، منشورات: 2006 م. -8.
  - $^{8}$  راجع: الفيلم الوثائقي الذي بثته محطة  $^{8}$  BBC العربية عن الثورة المصرية بعنوان " الثورة الضاحكة "،  $^{6}$  /7 معنوان " https://www.youtube.com/watch?v=2WinLN2FYS8 تاريخ الدخول  $^{6}$   $^{7}$  2021
- <sup>9</sup> النكتة الشعبية الاجتماعية بمنطقة وهران ( 2007 2009 ): دراسة في مضامينها وأبعادها، محمود بوكفوسة، رسالة ماجستير غير منشورة، قسم الثقافة الشعبية، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة أبو بكر بلقايد، تلمسان، الجزائر، 2011/2010م، ص5.
- 10 اعتمدنا هنا على عدد مواقع عديدة للنكتة المصرية، قبل ثورة يناير، وهي موثقة في مواقع إلكترونية متعددة، ومن أبرزها: موقع " نجوم مصرية " (https://www.nmisr.com/ " نكات عن حقبة حسني مبارك " وأيضا موقع المصري لايت http://lite.almasryalyoum.com/lists/39044/ " أشهر نكات ثورة يناير". تاريخ الدخول 7/ 6/ 2021
  - 11 انظر تفصيلا: أسرار محاكمة القرن ( مبارك ونجليه )، أحمد شلبي، دار نهضة مصر للطباعة والنشر، القاهرة، 2012م، الصفحات: 96 102.
- <sup>12</sup> علم الفلكلور، الكزاندر هجرتي كراب، ترجمة رشدي صالح، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، القاهرة، 1967 ص94.
  - <sup>13</sup> السابق، ص105.
- 14 انظر في ذلك: موقع طلاب جامعة جنوب الوادي. http://svuqena2.ibda3.org/t180-topic تاريخ الدخول 7/ 6/1202
- 15 تم القبض على حبيب العادلي في أعقاب ثورة يناير 2011م، ووجهت له اتهامات بالتربح من وظيفته، حيث بلغت ثروته حوالي ثمانية مليارات جنيه، بجانب اتهامه بتعذيب وقتل المتظاهرين، وتورطه في تفجير كنيسة القديسين في الإسكندرية قبل ثورة يناير من أجل إحداث فتنة طائفية، ونفس الأمر في تفجيرات شرم الشيخ

وغيرها. انظر على سبيل المثال: موقع جريدة البداية http://albedaiah.com/news/2016/01/31/105966 وغيرها. وفيه: اتهام العادلي بنهب مليار و134 مليون جنيه.. العادلي حصل منها على 530 مليونا.. و688 مليونا تائهة.

 $^{16}$  - انظر: الفيلم الوثائقي الذي بثته محطة BBC العربية عن الثورة المصرية بعنوان " الثورة الضاحكة "،  $^{2021/3/23}$  2011/3/23 م. على موقع يوتيوب تاريخ الدخول  $^{7}$  /  $^{6}$  2021 م.

https://www.youtube.com/watch?v=2WinLN2FYS8

<sup>17</sup> - من العالم الثالث إلى العالم الأول، قصة سنغافورة ( 1965-2000م )، لي كوان يو، ترجمة: معين الإمام، مكتبة العبيكان للنشر، الرباض، ط2، 2007م، ص136 وما بعدها.

18 - من المواقع والمنتديات التي نشرت هذه النكات: موقع جريدة اليوم السابع المدارة اليوم السابع المدارة الله المدارة المد

# بلاغة الجمهور دراسة تداولية في تشكل سلطة الخطاب المضاد

# د. مصطفى العطار المركز الجهوي لمهن التربية والتكوين لجهة طنجة تطوان، المغرب elattaar76@gmail.com

| تاريخ النشر: 2021/08/01 | تاريخ القبول: 2021/07/24 | تاريخ الإرسال:2021/07/09 |
|-------------------------|--------------------------|--------------------------|
|-------------------------|--------------------------|--------------------------|

### Abstract:

The receiver of a reading piece is no longer just a passing by reader who is normally satisfied with a pail reading, but he has become a critical and insightful receiver who exposes the politics of playing with words. He also gained a strong immunity against any speeches that tricked down upon him after realising that words don't believe the actions far from the moral condition and from any real deliberative spaces.

This made the compass change its focus from the traditional interest to the extended ranges that owe loyalty to the audience, which has the ability to produce counter-discourses that highlight what it possesses of interpretive capabilities and dismiss stereotypes that consider the audience to be dull and do not have any critical vision.

**Keywords**: Rhetoric- Audience- Discourse- Interpretation- Autority- Fallacy



لم يعد متلقي الخطاب مجرد قارئ عابر يكتفي بالقراءة الطافحة؛ ولكنه أضعى متلقيا ناقدا ذا بصر وبصيرة يفضح سياسة اللعب بالكلمات، كما أنه قوى مناعة الاستجابة الفاحصة لما يتقاطر عليه من خطابات بعد أن أدرك أن القول لا يصدقه العمل، بعيدا عن الشرط الأخلاقي، وفي منأى عما هو سائد ضمن أحياز المجال التداولي الحقيقي؛ وهو ما جعل البوصلة يتغير مسارها من الاهتمام التقليدي بالخطيب إلى مديات ممتدة تدين بالولاء للجمهور الذي أصبحت له القدرة على إنتاج خطابات مضادة تبرز ما يمتلكه من إمكانات تأويلية وتنفض عنه

الصور النمطية Stéréotypes التي حاصل أمرها أنه جمهور "بليد" لا يمتلك رؤية نقدية. ولنا أن نتتبع ما تعج به وسائل التواصل الاجتماعي من استجابات تشكيلية وأيقونية ولغوية لندرك أننا أمام طرف فاعل ونشط في العملية التخاطبية، يمتلك ملكة الفهم والتحليل والتأويل، ويعمل على تشبيك استجاباته داخل نسق متضام ذي نفوذ رمزي يصمد أمام موجهات التأويل التي يتحكم فها صانع الخطاب ويتغيا من ورائها قولبة الفهوم لتتوافق مع المآلات التأويلية الصانعة لملامح الجمهور. ولعل السبب في هذا الوعي الكبير هو الانتقال من خطاب الفرد إلى خطاب الجمهور الذي أصبحت له بلاغته في التواصل الجماهيري المعاصر.

الكلمات المفاتيح: بلاغة -الجمهور- الخطاب - التأويل- السلطة- المغالطة.

لا مربة في أن لبلاغة الجمهور قدرا كبيرا من شروط النجاعة والشمولية التي من شأنها أن تكشف عن لب الخطاب وتحيط بحواشيه، وتعري عما يستضمره من محمولات دلالية تنزع نحو المخاتلة وتميل إلى الاستدراج والمغالطة؛ ذلك أن تلقى مختلف أشكال الخطاب لم يعد ترفا تأويليا، بل بات خاضعا لمحركات إفهامية نشطة تتسقط أدق تفاصيله وتلتقط الضمني والمسكوت فيه. ولقد لاح جليا أن الخطيب يوظف استراتيجيات خطابية مدارها على تحصيل الاقتناع واغتصاب إذعان المتلقى ورفد أوساع الخطاب وتوجيه مآلاته الوجهة التي يرتضها. ولعل في ذلك وظيفة حجاجية حاصل أمرها التلاعب بالجمهور لإعادة نظمنة العالم وفق منظور جديد يتشكل به واقع حادث يدين بالولاء لسلطة اللغة ولآليات تصريف الكلام وإجراءات تبديل الأفهام؛ وهو ما يبين أننا بصدد مقاربة أداتية إجرائية تمزج بين منتج الخطاب ومتلقيه؛ أي تحاول أن تتبع الخطاب المحتمل الذي يصدر عن الجمهور بوصفه طرفا فاعلا في العملية التخاطبية، يستجيب تارة حد التوافق وبرفض تارة أخرى حد التمرد والعصيان؛ هي مقاربة " تقدم معرفة قبلية للمخاطب تمكنه، في حال تعرضه لخطاب بلاغي ما، من الكشف عن تحيزات هذا الخطاب ومبالغاته ومغالطاته ومفارقاته للواقع، وتناقضاته الداخلية والخارجية، والأغراض التي يسعى لإنجازها" أو مما حتم إعادة النظر في وظيفة علم البلاغة الذي ينفتح على مختلف تلوبنات الجمهور الأكاديمي والمهمش؛ وهو المشروع التأليفي الذي يشكل مدار انهمام عماد عبد اللطيف في تطوير مفهوم البلاغة وإخراجه من الدوائر الطقوسية

والتقريب العربي لبلاغة الجمهور بإعادة تحرير مفهوم الجمهور من الكليشهات التي لازمته، مع محاولة إخراج المنجز البلاغي العربي من ولائه للتراث والنظر إلى البلاغة في مفهومها الشمولي الموسع، "بما هي حركة تثوير في المفاهيم لتطال سائر المجالات الاجتماعية، وتغدو علما وصفيا يرنو إلى المستقبل ويتسع لجميع الخطابات، متخليا عن الروح المعيارية التي ألجمت جموحه  $\mathbb{R}^4$ .

إن واسمات العالم الجديد بمتغيراته الاجتماعية والسياسية والثقافية والاقتصادية تفرض على البلاغة أن تنفض الغبار عنها لتواجه هذه المتغيرات بنفس جديد يعمل على تفكيكها وتشريحها؛ فالبلاغة لا تزال حقلا ولادا يحتاج منا إلى تنوير عوالمه المعتمة للكشف عن مرامي الخطابات والحد من غلوائها في بنينة العالم وتشييد أنساق تأويلية جديدة وصناعة ذاكرة بديلة تتحقق بها المقاصد. ولا غرو أن ربط البلاغة بأصولها التداولية والحجاجية من شأنه أن يزكي مفهومها الموسع؛ فهي علم أصل ترفده عوالم فرعية، ولا تزال أمشاجه في طور التشكل؛ لذلك لا غرابة في أن نجد محاولات تروم نقده وتجاوز موضع قصوره.

فكيف يعمل منشئ الخطاب على نظمنة العالم؟ وماذا عن متقبله؟ ألا يمكن أن نصنع جمهورا بديلا ذا سلطة بلاغية وكفاية تأويلية مضادة؟ تلكم بعض من الأسئلة التي ستوجه مسار هذا البحث، نثبت من خلالها أن الجمهور لم يعد إمعة وتابعا؛ بل أصبحت له سلطته في كشف عوار الخطاب وفضح تحيزاته داخل مختلف الفضاءات العمومية.

### بلاغة الجمهور والتأسيس لثقافة النقض والإبطال:

لنا أن ننتخل أمثلة عن فاعلية بلاغة الجمهور في فضح الأنساق الاعتقادية الزائفة التي توظفها إسرائيل مثلا في خطاباتها، وتعمل من خلالها على الإنشاء والمجاوزة؛ ففي تصريح سابق للسفير الأمريكي لدى إسرائيل ديفيد فريدمان، قال: "يتوجب على إسرائيل أن تحافظ على قوتها، لأن العرب لا يفهمون إلا لغة القوة.. عليك أن تكون قويا هنا، لا يمكن أن يحترمك أحد في هذه البقعة من العالم إن لم تكن قويا، أنت لست مطالبا بشرح موقفك، فقط عليك أن تكون قويا، حبذا لو كانت الأمور على غير هذا النحو، لكن هذا هو الواقع هنا... في الشرق

الأوسط هناك حقيقة واضحة ودسيطة: الضعفاء سرعان ما ينهارون، يتم ذبحهم وبتم اجتثاث ذكرهم من التاريخ... وفقط الأقوباء يبقون" أ. يتماهى هذا التصريح المبني على نمط العلاقة النزاعية والتهديدية مع تصريح سابق لنتنياهو الذي جاء فيه: "العرب لا يفهمون إلا لغة القوة ولا يحترمون إلا القوي"؛ إنها لغة فوقية متعالية تعدم كل إمكانية للتواصل التعاوني، ترفدها جمل إنشائية (توظيف اسم فعل الأمر عليك، العبارات اليقينية)، وهو ما يختزن قوة إنجازية تفيد الإلزام والقسر، مع تغذية ذلك بأسلوب الحصر/القصر الذي ينهض به النفي مع الاستثناء (العرب لا يفهمون إلا لغة القوة) علاوة على الإشاريات Deictics: (هنا) للدلالة على الشرق الأوسط الذي يعني أنه تحت السيادة الإسرائيلية؛ لأنها، ببساطة، من يملك القوة وسلطة وضع القوانين من جانب واحد. وتزداد هذه اللغة استعلاء بالتلازم الشرطي بين الاحترام والقوة؛ حيث إن احترام العرب لإسرائيل مشروط بالقوة، ولولا تلك القوة لما كان هناك احترام. إنها افتراضات مسبقة Presupositionsأو صورة نمطية تربط العرب بنزعات التغول والتوحش التي تحتاج إلى الترويض العنيف بدل التفاوض الناعم. ولعل في هذا التصريح قوة تهديدية وموقفا عدائيا واضحا يركز في الأذهان أن تسوية النزاع العربي الإسرائيلي مطلب طوباوي؛ لأن العقيدة الإقصائية تقوم على مناصبة العداء للآخر مهما تودد وأبدى حسن النية في التعايش والجوار؛ وهو ما نجده مبثوثا في الفلسفة الإعلامية الإسرائيلية وفي المناهج التعليمية التي تغلف الأسماء والأماكن بحساسية سيميائية ورموزية من قبيل "أرض إسرائيل" بدل فلسطين و"الحائط الغربي/ حائط المبكى" بدل حائط البراق، و"شعب الله المختار" في مقابل "العرب الأنذال"، وقس على ذلك من الوسوم التي التصقت بالعرب وسرقت منهم هويتهم وتاريخهم، وصورت المكون اليهودي كيانا مضطهدا يسعى العالم العربي إلى إبادته.

لكن سلطة الوسائط اللغوية واللفظية هذه، التي استعان بها منشئ الخطاب لم تستطع استبدال الحقائق الراسخة في الذهن عند الجمهور؛ فكان الخطاب فاقدا نجاعته في تسييج العقول وتوجيه التصورات ونحت ملامح الجمهور المقصود رغم رفده بإجراء حجاجي؛ لأن الكفايات التأويلية لمتلقي الخطاب كانت أكبر من تلك التي تملكها صانع الخطاب. وحيث صار ذلك متحققا، فقد تعين علينا توجيه البوصلة إلى هذا الجمهور الذي صار يمارس السلطة

بعدما كانت تمارس عليه سابقا، وتشريح استجاباته اللفظية وغير اللفظية وما ينتجه من أيقونات وصور وتشكيلات تثبت أنه موجود بالقوة والفعل. ولقد دعا عماد عبد اللطيف في مشروعه البلاغي الموسع إلى التأسيس لثقافة التكذيب التي يتم عبرها إدراك العلاقة بين اللغة والواقع 6.

لذلك؛ فإن الجمهور العربي يدرك أن إدارة النزاع العربي الإسرائيلي لا يمكن تسويته Conflict settelment أو حله Conflict Resolution إلا إذا، وفقط إذا، تم التخلي عن الأنساق الاعتقادية المتجذرة في اللاوعي الجمعي الإسرائيلي، وتغيير لغة الحرب بلغة السلام، واستبدال عقلية الانتصار بعقلية التوافق، والاحتكام إلى التشريعات التي يقرها القانون الدولي، بعيدا عن منطق السلطة الذي تفرضه القوى العظمى لتوجيه النزاع لصالح طرف على حساب الطرف الآخر.

إن السياسة التي ينقاد بها خطاب التهديد والقوة، تعكس حقيقة السلام وحقيقة التفاوض كما يتصوره نتنياهو. يتناقض هذا التواصل العنفي مع الخطابات السابقة للرجل التي بدا فها مسكونا بقوة التعاطف والعطاء من القلب؛ كما هو الحال بالنسبة إلى خطاب (بار إيلان) الذي أطلقه رئيس الوزراء الإسرائيلي في مركز بيغن السادات للدراسات الاستراتيجية (بتاريخ 41-6-2009)؛ إذ جاء فيه:

"إنني أتوجه إليكم، جيراننا الفلسطينيين، تحت قيادة السلطة الفلسطينية: دعونا نبدأ المفاوضات على الفور، دون شروط مسبقة. إن إسرائيل ملتزمة بالاتفاقيات الدولية وتتوقع من جميع الأطراف الأخرى الوفاء بالتزاماتها. نريد أن نعيش معكم في سلام وجيرة طيبة. نريد ألا يرى أطفالنا وأطفالكم حربًا بعد الآن- ألا يعرف الآباء والأبناء والأخوة حزن الثكل مرة أخرى؛ أن يحلم أطفالنا بمستقبل أفضل ويحققونه؛ وسوف نستثمر طاقتنا نحن وأنتم في المعاول والمناجل بدلاً من السيوف والرماح"، ليختم خطابه بحجة دينية يتغيا منها أن تستقر في الأذهان استقراريقين: "دعونا ندرك رؤية إشعياء النبي، الذي دعا في القدس منذ 2700عام إلى ألا ترفع أمة على أمة سيفا، ولا يتعلمون الحرب فيما بعد". إنه شكل من أشكال التعاقد

والتواطؤ الذي تنزل على المخاطب بردا وسلاما؛ خصوصا عندما يسندها التعاقد "الإيماني" الذي هو ضرب من حجة السلطة (ما يحوزه الأنبياء في الاعتقاد الديني من وجاهة وقداسة واصطفاء) المبنية على الاعتقاد المشترك في نبذ العنف والدعوة إلى إحلال السلام الشامل، وما يمكن أن ينشأ عنه من أفعال رمزية حادثة داخل النسق الخطابي الذي يدافع عنه نتنياهو، وبعضدها التعاقد الإنساني الذي ينبني على حسن الجوار: "نربد أن نعيش معكم في سلام وجيرة طيبة". هذا بالإضافة إلى التعاقد القانوني: "الحرص على الالتزام بالاتفاقيات الدولية". إنه منزع حجاجي يميل أصحابه إلى تحصيل التوافق بين منشئ لخطاب وجمهور المتلقى L'adaptation de discours à l'auditoire ، حتى وإن كانت الاستجابة مزيفة لا حقيقية، في تماه مع ما أقره بيرلمان وتيتيكا في الخطابة الجديدة؛ إذ يعتبران الحجاج جملة من التقنيات الخطابية التي تمكن من إثارة الاعتقاد وترسيخه في ذهن السامع من خلال ما يعرض من أطروحات. <sup>8</sup>ولكن هذا الخطاب المفرط في الإنسانية، المشبع "بالتواصل الرحيم"، المنغمس في "التعاطف" و"الصراحة" و"الوضوح"، والذي صادر على الأصول الإيمانية وما يرشح عنها من قيم نبيلة، كما عول على الكفاية الإيتوسية ؛ هو حجاج مغالط أفاك، يهض على الاستمالة بالاعتماد على الخطاب الباتوسي الذي يعلي من منزلة الأهواء والعواطف في الحجاج 9؛ إذ لا يعكس حقيقة عقيدة الرجل التي تتأسس على الرغبة في تطويع الجمهور تطويعا قسريا، وإن بدا محتكما لمسالك التخاطب التعاوني. إنه خطاب مغال في المغالطة سرعان ما انكشف عواره للجمهور العربي والفلسطيني الذي اكتسب مناعة ضد هذه الأراجيف تكسر معها أفق انتظار صانع الخطاب. ومن ثم؛ فإن مقاومة الخطاب السلطوي لا تكون بالكشف عن العلاقة بين الخطاب واستجابة الجمهور فقط، بل كذلك من خلال إجهاض قدرته على التحكم في استجابات مستهلكيه وتعربة الاستجابات المتواطئة معه"10 والدليل على ذلك خطابات نتنياهو اللاحقة التي تنهل من معين العنف والأنا-وحدية، وتتأثر بالأشراط الإيديولوجية والسياسية والرمزبة لصناعة عوالم جديدة تتقوم بالمحو والإقصاء؛ فالفلسطيني في عقيدة نتنياهو دخيل وأجنبي في وطن ليس وطنه. وفي سبيل تبرير الوجود، ساق الفلسطيني للعالم، وفق تلك العقيدة، مبررات تاريخية مزيفة من قبيل اغتصاب اليهود لأرض فلسطين. أما السلام عند نتنياهو، فهو سلام الردع المتمثل في الاحتفاظ بالقوة لردع الخصم عن الخروج للحرب؛ فتملك القوة يبقى على السلام، وفقدانها يشعل فتيل الحرب<sup>11</sup>. إنها مبادئ قائمة على المواجهة والتبكيت بالترويج لتصورات عنصرية تهدف إلى نحت عالم جديد مسيج بدوائر اعتقادية محصنة.

نستبين من ذلك أن قواعد اللعبة باتت مكشوفة لدى غالبية الجمهور العربي الذي لم يعد منصاعا لفعل التحشيد والتجييش، وكأنه كتلة من الغوغاء تنقاد بشكل لا واع لحبال الخطيب الذي ينزع عنها ملكة التفكير والقدرة على الرد والإبطال والاستجابة المضادة. لم يعد مفهوم الجمهور خاضعا للمقاربة التقليدية التي ترى فيه مجرد كتلة بشرية غير متجانسة؛ بل أضحى جمهورا منظما داخل تنظيم اجتماعي متماسك يعمل على ممانعة العنف الرمزي الذي يأمل في الظفر بعصا الطاعة وتسفيه مقتضيات الخطاب ومراميه. لذلك فإن أبرز الملامح التي تسم الجمهور العربي المتلقي للخطاب السياسي في وقتنا الحالي تتمثل في قدرته على التواصل داخل تنظيمات أو مجموعات ذوات العدد؛ مما سهل عملية استرداد الوعي المسلوب والكشف عن غيب الخطاب المضمر في ثنايا القول، وتفسير سبب الانتقال من مفهوم الحشد Mass إلى مفهوم المتلقي من أدوار ووظائف داخل العملية التواصلية التي تتحدد من خلالها ولاءاته وانتماءاته 10.

ولقد أصبح للجمهور وعي بنظريات علم النفس السياسي لمعرفة الأصول التي توجه صاحبها نحو القوة التهديدية؛ كعدم احترام الذات والإحساس بفقدان الأمان العاطفي، واللجوء إلى التعويض بالتلويح بتملك القوة بوصفه جزءا من السلوك الإدراكي أو الصورة التي يحملها المرء عن نفسه (الإيتوس Ethos). إن هذه الصورة المتضخمة تغدو هي الأصل في رفد الخطاب الإسرائيلي الموجه إلى العرب، رغم ما يغلف به من لغة وديعة تجنح إلى السلم والعيش المشترك (خطابات أفيخاي أدرعي الناطق باسم الجيش الإسرائيلي باللغة العربية مثالا). ومن ثم؛ فإن النجاعة الحجاجية لم تتحقق لمخالفتها قواعد المجال التداولي، ولتمايزها مع القيم الإنسانية الكونية، ولتعارضها مع صورة الجمهور المثال الذي رسم له الخطيب هيئة وملمحا محددا.

ومن ثم، فرغم محاولة الظفر بطاعة الجمهور في الخطاب السابق، فإن منشئ الخطاب لم يكن ناجعا في الإقناع أو اغتصاب الإذعان لمخالفته لقواعد المجال التداولي الذي لا يمكن أن تتحقق واقعا، ولعدم صمود هذا التخاطب المهادن أمام عقلية "العرق السامي" الذي خلق ليدين له "العرق الحامي" بالولاء التام. يضيف نتنياهو في خطاب بار إيلان السابق: "إذا تشابكت أيدينا وعبرنا سويًا بسلام، فلن يكون هناك حدود للازدهار والتنمية التي يمكن أن نحققه لشعبينا- في الاقتصاد، والزراعة، والتجارة، والسياحة، والتعليم- وقبل كل شيء القدرة على منح جيلنا الشاب مكانًا جيدًا للعيش فيه، وحياة سالمة، مليئة بالاهتمام والإبداع، بأفق مليء بالفرص والأمل.

إذا كانت مميزات السلام واضحة للغاية، يجب أن نسأل أنفسنا لماذا لا يزال السلام بعيدًا عنا، رغم أن أيدينا ممدودة؟ لماذا يظل هذا الصراع لأكثر من 60 عامًا؟ لوضع نهاية للصراع، يجب إعطاء إجابة حقيقية وصادقة على السؤال: ما هو أصل الصراع؟".

الأيادي الممدودة، وفق تعبيره، تضمر دلالات ضمنية بأن هناك أيادي مصدودة من جهة الفلسطينيين، وهي السبب في تأخر نهاية الصراع، بسبب التهرب من إعطاء جواب حقيقي وصادق لأصل الصراع. هذه اللغة الناعمة والمنضبطة لشروط التأدب الأقصى ومبادئ التصديق والتهذيب والتعاون والتعرف على المشاعر والتعبير عنها، والطلب الذي يثري الحياة (الدعوة إلى تشبيك الأيدى) هي ضرب من السفسطة والتمويه، تمارس نوعا من الإسقاط؛ إذ تصور الفلسطيني متعجرفا ولا يؤمن بالتعاطف وأخلاق المسؤولية تجاه الجار، ولا تعبر عن التلقى المتعاطف، ولا تحرر النفس من البرمجة القديمة. في حين أن الواقع خلاف ذلك؛ لأن من يسكنه هاجس الخوف من الوجود يميل إلى لغة القوة من أجل إثبات وجوده وضمان بقائه، ناهيك عن تملص المتكلم من المسؤولية عن صحة ما يتلفظ به 14. فالقول لا يصدقه العمل، والتواصل تغلفه الرحمة قولا، وبستبد به العنف عملا وواقعا. إنها استراتيجية قائمة على نفي التنازع وإثبات التقاطع حتى يعتقد الجمهور في عملية السلام "المؤجل" من الطرف الفلسطيني اعتقاد يقين لا إمكان. بيد أن ما صاحب هذا الخطاب من تصفيق وانهار وإعجاب من قبل الجمهور لم يصمد أمام فردانية الأنا الإسرائيلية المتجذرة في اللاوعي الجمعي؛ إذ لم يفلح نتنياهو حيث أتى في إصابة الإذعان وضمان انخراط المتلقي العربي في دائرة الجذب؛ ذلك أنه لم يستطع هيكلة الفهم وتغيير الحقائق البالية وتصوير إسرائيل دولة تنشد السلام مع عدو "مشاكس" لا تستطيع إليه سبيلا؛ لأن الجمهور الذي يتلقى هذه الخطاب أصبح جمهورا خاصا Specialized Audience رغم تباين سمات أفراده وتنوع مشاربه الثقافية والإيديولوجية، وأصبح خطابه المضاد بمثابة العون والنصير للقضايا المرتبطة بالإنسان المقهور، وغيب - إلى حد ماتك النعرات الضيقة التي كادت تعصف بعملية المقاومة، كما أن نشاطه التفاعلي ازداد اتساعا كما ونوعا، وأدرك الجمهور العربي والكوني أن من واجبه إعادة تعريف القضية الفلسطينية بوصفها قضية يهدف أصحابها إلى التحرر من آصار وأوزار العنصرية ومعاداة الحق في العيش المشترك، بعيدا عن الصورة النمطية التي تربط الصراع بحق دفاع إسرائيل عن نفسها تجاه صواريخ المقاومة.

وإجرائيا؛ يعتبر ما ساقه نتنياهو في خطاباته المتناقضة ضربا في القواعد التهذيبية الآتية المكشوفة لدى الجمهور: 15

- قاعدة القصد: (لتتفقد قصدك في كل قول تلقى به إلى الغير)؛
  - قاعدة الصدق: (لتكن صادقا فيما تنقله إلى غيرك)؛
- قاعدة الإخلاص: (لتكن في توددك للغير متجردا عن أغراضك).

ولا شك أن نتنياهو لم يكن قاصدا؛ لأن منطوق كلامه يجافي مفهومه، ولم يكن صادقا؛ لأن قوله لم يصدقه العمل، كما أنه لم يكن مخلصا؛ لأنه لم يقدم حقوق المخاطب على حقوقه، ولم يكن متجردا عن أسباب التنازع؛ وهو ما عكسته لغته الموغلة في التهديد والمنازعة، تهديدا صريحا لا ضمنيا في منأى عن أدبيات التخلق. وكان من محصلات ذلك انتفاء القدرة على التطويع والتركيع، والاستجابة الجماهيرية التي مانعت خطاب السلطة ووقفت ضد بلاغة الخطيب المستعلي بما ينتجه من نصوص، وهو ما يشي بالتحول الذي طال مفهوم الجمهور في عالم يهيمن عليه مجتمع المعرفة وثورة الإعلام والاتصال؛ حيث تحول من الاستهلاك إلى القدرة على إنتاج استجابات بليغة تكشف عن العروج من اللاوعي الذي مداره على العاطفة إلى الوعي النقدي الذي مداره على العقل الفاحص ورد الفعل الجمعي المؤطر ضمن رؤية مشتركة ومنظمة.

نعيد صياغة هذه المبادئ وفقا لإيتيقا النقاش عند هابرماس في التداولية الكونية من خلال ادعاءات صلاحية أربعة؛ فادعاء المعقولية L'Intelligibilité يقتضي أن تكون الجملة منضبطة للقواعد المعيارية للغة الموظفة في الحوار، وهو ما حصل مع نتنياهو؛ ولكن هذا الشرط يبدو غير مكتمل ويسيء إلى استعماله في المقام التواصلي المناسب؛ لأنه يعد مثاليا قياسا إلى المجال التداولي الذي يدور فيه الصراع. أما ادعاء الحقيقة Vérité La فيجافي فيه منطوق كلام نتنياهو مفهومه؛ لأنه يشير إلى وضع متأزم هو خلاف الواقع. وأما الادعاء الثالث، فيتعلق بالصدقية La Justesse التي تعني أن إعادة ترميم العلاقة مع الطرف الفلسطيني لا يمكن اعتبارها شرعية لمجافاتها السياق التداولي الذي تصدر عنه. وأما الادعاء الأخير، فهو شرط النزاهة شرعية لمجافاتها السياق التداولي الذي تصدر عنه. وأما الادعاء الأخير، فهو شرط النزاهة ألمات نتنياهو المتسم بالمراوغة والمخاتلة. إن هذه الادعاءات (الشروط) الكونية هي بمثابة تعاقد ينظم علاقة الأطراف المتصارعة، وينبغي أن توافق علها لاستمرار التواصل بناء على القواعد المعيارية الناظمة للتواصل.

إن تحشيد مختلف الأنظمة اللغوية والإشارية والرمزية في خطاب نتنياهو لم يكن لينطلي على الجمهور الذي لا يمكن أن يجتث من الشرط المجتمعي؛ إذ نلاحظ استجابات واعية مضادة لهذا الخطاب المتسم بالكراهية والعنصرية وتحييد الآخر وطمس هويته؛ إنه خطاب على الخطاب يوجهه المتلقي عبر صيغ متعددة مثل المظاهرات الرافضة والوسوم المنددة، والرسم الكاريكاتوري الساخر، وما تعج به مختلف وسائل التواصل الاجتماعي من نقاش تفاعلي يبرز بعمق أن الدعاية الإسرائيلية باتت أساليها التضليلية مفضوحة عند الجمهور، ولم تفلح محاولات تبييض الوجه عبر التطبيع/التطويع في إيقاف الحراك الشعبي الذي تتسع رقعته يوما بعد يوما في الداخل والخارج؛ "فكل خطاب في الهيمنة يقابله خطاب في الرفض، وكل توجه شمولي كلي يدفع تلقائيا إلى ظهور هوامش كانت ساكنة، فحركها المد الجارف لتقول وكل توجه شمولي كلي يدفع تلقائيا إلى ظهور هوامش كانت ساكنة، فحركها المد الجارف لتقول إنها موجودة، وتبتكر لنفسها خطابا مصاحبا في الإفصاح والمعارضة" وهذا مؤشر على نضح الخطابات الشعبية المضادة، وقدرتها على فهم القول السياسي وتشريحه وبيان آليات إنتاجه؛ خصوصا مع الصراع الخالص الذي يكون مخندقا في قضايا ذات صلة بالوجود والهوية خصوصا مع الصراع الخالص الذي يكون مخندقا في قضايا ذات صلة بالوجود والهوية

والانتماء، كما هو الحال في الصراع الفلسطيني الإسرائيلي الذي يعتبر صفربا؛ حيث إن " الحد الأقصى من التنازلات الفلسطينية لا يلبي الحد الأدنى من المطالب الإسرائيلية"17؛ مما يعني أن الصراع لا يخرج عن النفي والإثبات أو الهدم والترشيح، يذكيه الإيمان الراسخ بأن كل طرف هو صاحب حق تاريخي وسيادة قانونية؛ فيتحول خطاب المفاوضات إلى ترف كلامي لا يثبت حسن النية لدى إسرائيل، وبخضع فيه الطرف الأضعف، طوعا وقهرا، لابتزاز سياسي ومساومة قانونية، رغم ما يقدمه الجانب الفلسطيني من تنازلات كبيرة (اتفاقية أوسلو مثالا)، علاوة على عدم احترام اتفاقية مايو 1954 لحماية الممتلكات الثقافية في حالة النزاع المسلح؛ إذ لا تزال إسرائيل مستمرة في طمس المعالم الثقافية وتهويد القدس، في انتهاك سافر لأدبيات القانون الدولي الإنساني الذي يحتاج إلى مزيد من الصرامة لضمان تطبيقه، حماية للحقوق الأساسية وصونا للكرامة الإنسانية؛ فقد حظرت المادة 53 من البروتوكول الأول 1977 ارتكاب أي عمل عدائي مباشر ضد الآثار التاريخية أو الأعمال الفنية أو أماكن العبادة والتي تشكل التراث الثقافي أو الروحي للشعوب. ونظرا لهذه الانتهاكات في حق الإنسان الفلسطيني؛ فإننا أصبحنا نلحظ بشكل متزايد مساحة واسعة من البرامج الإعلامية في الداخل والخارج التي تسمح للجمهور العربض بتحليل أكثر جرأة للخطاب القانوني وتفكيك مفرداته التي تتعارض مع القانون الدولي الإنساني وميثاق حقوق الإنسان؛ وهو ما أضفى المزيد من الشرعية على استجابات الجمهور الكوني الذي يعرف أنه لا يمكن أن تكون هناك دولة ديمقراطية يحكمها نظام فصل عنصري. وفي ظل هذا الواقع المشهود لا يمكن، في نظري، إنفاذ خطاب السلطة وصناعة جمهور مدجن عبر استراتيجيات الإلهاء وتحبيك الكلام بالمقومات اللغوية والتطريزية 18. ولما كان الحجاج، وفق تعبير مايير 19، هو دراسة العلاقة بين ظاهر القول وضمنيه، فإن بلاغة الجمهور تستطيع أن تكشف عما قيل وما لم يقل وعن الضمني والمسكوت عنه.

لذلك أضعى الجمهور الغفير قادرا على التمييز في أدبيات التفاوض بين المنهجية الصفرية التي تجعل المكاسب في يد الطرف الأقوى (النمط التنافسي الذي مؤداه رابح/خاسر)، في حين تحرم الطرف الأضعف من المكاسب نفسها، وبين المنهجية التكاملية التي يحصل طرفا النزاع بموجها على المكاسب بنوع من الإنصاف والمناصفة (النمط التعاوني الذي مقتضاه

رابح/رابح)<sup>20</sup>، مع إبداء الاستعداد لتطبيق القواعد الأساسية للقانون الدولي الإنساني والالتزام بالمبادئ المتضمنة في اتفاقيات جنيف.

ولطالما لاحظنا نضجا كبيرا في نوعية الاستجابات الناشئة عن الجمهور، وكيف استطاع تملك سلطة مضادة لسلطة وسائل التواصل الاجتماعي؛ كما حصل في العدوان الأخير على حي الشيخ جراح؛ فقد عملت هذه الأخيرة على ممارسة رقابة إعلامية غير مسبوقة، تجسدت في التضييق والحظر وحذف المنشورات وإخفائها زاعمة أنها مخالفة للقواعد الإرشادية التضييق والحظر وحذف المنشورات على حسابات المشتركين في مختلف وسائل التواصل الاجتماعي عبارات من مالكي هذه التطبيقات تثبت بالملموس تواطؤا سافرا مع إسرائيل؛ من قبيل: (لا يمكنك التعليق الآن- تم حظر هذه الميزة بشك مؤقت) رغم أن بعضها لم تصدر عنه كلمات أو جمل تحرض على الكراهية والعنف؛ مثل الحوار الذي دار بين سيدة فلسطينية ومستوطن إسرائيلي استولى على بينها، فأجابها: إن لم أسرقه أن سرقه غيري. وقد لوحظ أن هذا المقطع لم يعد متداولا 12.

وأمام خطاب السلطة هذا، لم يعد جمهور وسائل التواصل الاجتماعي مكتوف الأيدي؛ ولكنه عمل على التحايل على خوارزميات الفيسبوك، وأصبحت الكلمات والعبارات المفاتيح (إسرائيل، غزة تحت القصف، أنقذوا حي الشيخ جراح...) بمثابة وسوم اكتسحت مختلف التطبيقات، كما تم تعديل الرسم الإملائي للكلمات ذات الحساسية السيميائية أو تجريدها من نقطها؛ مثل: (إسرا—ئيل، الص\*\*هيونية- . اسراسل.)؛ وهو ما يثبت أن الممارسة النضالية للجمهور باتت ممارسة واعية ومتبصرة، غيرت موازين القوى لصالح الجمهور، وأصبحت ذات نفوذ رمزي كبير يبز النفوذ الذي يتملكه صانعو خطاب السلطة؛ وليس غرببا أن يثمر هذا التحول في العقلية الجماهيرية وقفا لإطلاق النار غير مشروط في غزة، وما صاحبه من وسوم (#غزة\_ تنتصر و #فلسطين\_ تنتصر) مع إعادة تشكيل الرأي العام الدولي المتعاطف مع القضية الفلسطينية، وإن كان هناك جمهور آخر محدود ادعى أن الانتصار مجرد وهم خادع (المتحدث باسم الجيش الإسرائيلي وبعض الدوائر الأكاديمية المنتصرة لسياسة التطبيع).

ولما كان ذلك كذلك؛ فإن الجمهور متقين أن خطاب المهادنة يبدو أشبه بدر الرماد في العيون؛ إذ سرعان ما تتحرك لغة الصواريخ التي لا تبقي ولا تذر، لتثبت للعالم بأسره أن محاقلات التفاوض والتسوية وحل النزاع لا يمكن تصريفها في مثل قضية كالقضية الفلسطينية، مهما تم صبغها بالتقنيات والحيل والأساليب اللغوية التي يتم تصميمها لإصابة إذعان المتلقي وتذليل مسالك الطاعة واصطياد التصفيق وممارسة الاستلاب الخطابي<sup>22</sup>؛ لأن الجمهور العربي النوعي والبسيط أضحى يتملك معرفة بالكفاية اللغوية للمتكلم، والكفاية اللغوية الموازية (النبر، التنغيم...) علاوة على الكفاية الموسوعية؛ وذلك بسبب ما راكمه من خبرة تاريخية في مختلف مراحل النزاع؛ حيث يبدو الأفق ضبابيا تستحيل فيه إمكانية التسوية في واقع ميداني مأزوم تقضم فيه إسرائيل ما تبقى من التاريخ والجغرافيا الفلسطينية.

تأسيسا على ما سبق؛ نستنتج أن تحصيل الإقناع وتشكيل الاستجابة مشروط بأخلاقيات الحوار الذي يعد معدوما في عقيدة إقصائية سلطوية، وهو ما يسوغ لخطاب النقض والهدم الذي ما فتئ الجمهور العربي والفلسطيني يواجه به الدعاية الإسرائيلية، باثا فيها بذور الشك، ومخرجا إياها من دائرة التسليم إلى دائرة الاحتمال؛ لأن الاعتقاد الراسخ بتملك الحقيقة التمامية هو إيذان بتحول الخطاب إلى ممارسة السلطة والقهر الرمزي؛ إذاك لا يحصل التوافق بين الاعتبار التأويلي والمرمى الإقناعي. وفي غياب هذا التوافق غياب للحجاجية بين الاعتبار التأويلي وفي تعبير بيرلمان وتيتيكا؛ فالخطاب لا يكون ذا شرعية إذا لم يتلفظ به من قبل شخص شرعي وداخل إطار شرعي كذلك.

لم يعد المخاطب العربي اليوم عاجزا عن التمييز بين الخطاب السلطوي الذي يتغيا تطويع المخاطب عبر أفعال وآليات حجاجية مضللة وبين الخطاب غير السلطوي الذي يهدف إلى تحصيل التوافق عبر إعمال إيتيقا الحوار العقلاني الهادئ؛ لذلك ظل الخطاب المتولد عن الصراع الفلسطيني الإسرائيلي خطابا مكشوفا للجمهور يهيمن عليه مثلث العنف؛ عنف مباشر (عنف بدني وعنف لفظي)، وعنف هيكلي (حرمان الفلسطينيين من الاحتياجات الإنسانية الأساسية، حصار غزة مثلا، السيطرة على مصادر المياه الجوفية في الضفة والجولان)، بالإضافة إلى العنف المثقافي الذي يتم استخدامه لتسويغ العنف المباشر والعنف الهيكلي (الصراع

الديني، الإيديولوجيا، طمس الهوية اللغوية، طمس الهوية الحضارية والتاريخية، تهويد القدس...)؛ مما نستنتج معه أن الاستجابة الحقيقية لا يمكن أن تتحقق نظريا؛ لأنها ممزوجة بخطاب السلطة، كما لا يمكن تحقيقها عمليا إلا باستئصال نزعة الاستقواء والأنانية المفرطة المنقوشة في الذهن والمهينة للآخر، علاوة على التخلص من الواقعية الهجومية Offensive للآخر، علاوة على نفسك Realism<sup>24</sup>، التي تنطلق من مسلمة (حافظ على نفسك Self- help system) في نفي صارخ للآخر الضعيف الذي يجب عليه أن يتحمل مسؤولية ضعفه.

### بلاغة الجمهور والمنوال التداولي:

لما كانت بلاغة الجمهور تسترفد مرجعياتها من مختلف الحقول المعرفية، فإننا لا يمكن أن نعدم المنوال التداولي الذي تحضر فيه شروط التهذيب بما هو عمل يخلص الخطاب الطبيعي مما يعيب دلالته وينزع عنه أسباب الانتفاع به تأدبا وتخلقا؛ فأما التأدب، فمقتضاه، وفق طه عبد الرحمن، "أن يأتي المتكلم بفعل القول على الوجه الذي يبرز دلالته القريبة ويقوي أسباب الانتفاع العاجل به "25. وهذا التهذيب الذي ينطوي على التأدب هو مدعاة الحفاظ على الخيط الناظم للتوافق بين منشئ الخطاب ومتقبله، وهو الذي يسمح بتبادل الانتفاع، ورفض التمركز حول الذات حتى نبقي على الهدف والعلاقة معا (رابح/ رابح). أما التخلق، "فمقتضاه أن يأتي المتكلم بفعل القول على الوجه الذي يبرز به دلالته البعيدة، فضلا عن اعتبار الانتفاع العاجل عن اعتبار دلالته القريبة ويقوي أسباب الانتفاع الآجل به، فضلا عن اعتبار الانتفاع العاجل الخير ودرء الشر؛ وهو منتهى الإنسانية التي تزيد من اعتبار الغير على اعتبار الذات، وهو، أيضا، جوهر العلاقة التخاطبية/الفاعلة، المبنية على الذات المتعاملة التي تتناسل منها الذات أيضا، جوهر العلاقة التخلطبية/الفاعلة، المبنية على الذات المتعاملة التي تتناسل منها الذات المتأدبة والذات المتخلقة. ولما كان هذا الاعتبار الأخلاقي معدوما، فإن التعويل على استجابة المتأدبة والذات المتخلقة. ولما كان هذا الاعتبار الأخلاقي معدوما، فإن التعويل على استجابة جماهيرية لصالح خطاب السلطة تصبح ضربا من المستحيل؛ لانتفاء قواعد اللياقة والتهذيب.

وقد صنفت أركيوني Orecchioni.C.K، من جهتها، قواعد اللياقة والتأدب إلى صنفين:

### - قواعد خاصة بسلوك المتكلم تجاه المخاطب؛

- قواعد خاصة بسلوك المتكلم تجاه نفسه.

فالقاعدة الأولى، تلزم المتكلم بالحفاظ على ماء وجه المخاطب؛ وذلك بالحرص على عدم توجيه الأوامر العنيفة Des ordres brutaux أو تصريف كل ما ينطوي على فظاظة choses désobligeants<sup>27</sup>.

أما القاعدة الثانية، فتدعو المتكلم للحفاظ على ماء وجهه مع توخيه الحذر Loi de prudence.

ولا يمكن أن تتحقق القاعدتان السابقتان إلا بالقاعدتين الآتنتين:

- حافظ على حوزتك ما أمكن حتى لا يتهجم عليك الغير، وهو الوجه السلبي للمتكلم؛
- حافظ على كرامتك واحترامك، ولا تسمح للآخرين بالتهجم عليك، وهو الوجه الإيجابي للمتكلم. 28 للمتكلم.

دون أن نعني بهاتين القاعدتين المبالغة في تمجيد الذات Se glorifier soi-même؛ وهو ما ينشأ عنه قاعدة التواضع Règle de modestie. وعليه؛ يكون الحوار هو المجال الذي يسعى فيه المتحاور إلى حفظ وجهه بحفظ وجه مخاطبه؛ وذلك بالإجابة عن الأسئلة الآتية:<sup>29</sup>

- من أنا لأكلمه بهذه الطريقة؟ Qui suis-je pour lui parler ainsi?
- من هو لأكلمه بهذه الطريقة؟Qui est-il pour que je lui parle ainsi ؛
- من أنا ليكلمني هذه الطريقة؟Qui suis-je pour qu'il me parle ainsi ؛
  - من هو ليكلمني بهذه الطريقة؟. Qui est-il pour qu'il me parle ainsi

تمثل هذه الأسئلة التخاطبية التي يديرها المتكلم في ذهنه محاولة للإبقاء على مبدأ التعاون Principe de coopération الذي أرساه غرايس وفرعه إلى مبادئ متناسلة عنه (مبدأ الكم، ومبدأ الصيغة، ومبدأ العلاقة). ولسنا، ههنا، مطالبين ببسط القول النظري في هذه المبادئ مجتمعة؛ لكننا مأخوذون بموضع القصور التهذيبي الذي يطالها، وهو ما دفع

لايكوف R.Lakoff إلى اقتراح شروط التخاطب التهذيبي التي أطلقت عليه منطق التأدب The إلى اقتراح شروط التخاطبان، بمقتضاه، على مراعاة التأدب أكثر من الوضوح. يتفرع عن هذا المبدأ التداولي العام قواعد ثلاث: قاعدة التعفف، وقاعدة التشكك، وقاعدة التودد:30

فأما قاعدة التعفف؛ فمقتضاها (لا تفرض نفسك على المخاطب)؛

وأما قاعدة التشكك؛ فمقتضاها (لتجعل المخاطب يختار بنفسه)؛

وأما قاعدة التودد؛ فمقتضاها (لتظهر الود للمخاطب).

بهذه التقنينات الأخلاقية والتداولية يمكن تعديل استجابات الجمهور وتقديم آليات عملية إجرائية تمنع المتلقي من الانجرار نحو أساليب المغالطة والتزييف، مع القدرة على تمييز الخطاب السلطوي بناء على القواعد التداولية الموظفة فيه، من أجل تحقيق تواصل حرومتكافئ يتحول فيه الجمهور من كونه طرفا أضعف إلى معادل قيمي مؤثر في الخطاب وله سلطته الرمزية التي تحصنه من الوقوع في إسار اللغة المخاتلة. ومن ثم؛ تكون دراسة بلاغة الجمهور في تراكب مجالاتها وتآخذ مرجعياتها هي الضامن لعقلانية تواصلية تنتفض في وجه خطاب السلطة. إن بلاغة الجمهور ميدان خصب يحتاج البحث فيه إلى مزيد من التطوير والتثوير؛ خصوصا في ظل عالم جديد يعتبر البقاء فيه للأقوى؛ أي لمن يملك سلطة تصريف الكلام لينقاد له الجمهور انقياد مطاوعة، هذا فضلا عن تهييء الجمهور لتكون محركاته التأويلية أكثر نشاطا في ترصد مكامن المغالطة حتى لا يظفر منشئ الخطاب بما يراهن عليه من ائتمار، وحتى يميز الجمهور بين الظاهر المخادع والباطن الحقيقي. ولا شك أن العصر الحالي الذي تهيمن عليه وسائل التواصل الاجتماعي وسرعة الحصول على المعلومة، يستدعي إعطاء القيمة لبلاغة الجمهور الذي يجد نفسه في مواجهة الخطاب السلطوي ببضاعة مزجاة وزاد قليل تتعذر معه القدرة على مواجهة حجج الهيكلة والتأطير التي تلعب على المشترك والمشهور من أجل استمالة الجمهور والإيقاع به في دائرة الجنب واستبدال الشك باليقين.

### لائحة المصادر والمراجع:

- 1 عماد عبد اللطيف، بلاغة الجمهور، مفاهيم وتطبيقات، تقديم صلاح حسن حاوي وعبد الوهاب الصديقي، دارشهربار، البصرة 2017.
  - 2- أحمد يوسف، السيميائيات والبلاغة الجديدة، مجلة علامات، عدد 28، 2007.
  - السفير -الأميركي-بإسرائيل-العرب-لا-يفهمون-إلا-لغة-القوة. /https://www.alaraby.co.uk -
  - 4- عماد عبد اللطيف، بلاغة المخاطب، البلاغة العربية من إنتاج الخطاب السلطوي إلى مقاومته.
- 5 عماد عبد اللطيف، تحليل الخطاب بين بلاغة الجمهور وسيميائية الأيقونات الاجتماعية، مجلة فصول،
   العد 83-84، خريف/شتاء 2012-2013.
- 6- نتنياهو بنيامين، مكان تحت الشمس، ترجمة محمد عودة الدويري، دار الجليل للنشر والأبحاث والدراسات الفلسطينية، مراجعة وتصوب كلثوم السعدى، طبعة مزيدة ومنقحة.
  - 7- محمد عبد الحميد، دراسة الجمهور في بحوث الإعلام، عالم الكتب، القاهرة، ط 1993
- 8- عبد الله الغذامي، الثقافة التلفزيونية، سقوط النخبة وبروز الشعبي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء،
   المغرب، ط 2، 2005.
- 9- عبد السلام معلا وأمين الرشيد بن ياتيبان، تقييم منهجية الدراسات التي تناولت المفاوضات الفلسطينية
   والإسرائيلية، مجلة العلوم الإنسانية والاجتماعية، العدد الثالث، المجلد الأول، سبتمبر 2017.
  - 10 أحمد جلال، مهارة التفاوض، القاهرة، جامعة القاهرة، ط 2010.
- 11- كيف-تدعم-القضية-الفلسطينية-على-فيسبوك https://www.aljazeera.net/news/lifestyle/2021/5/17/
- 12- عماد عبد اللطيف، لماذا يصفق الجمهور، بلاغة التلاعب بالجماهير في السياسة والفن، دار العين للنشر، الاسكندرية، مصر، 2009.
- 13 الشبعان علي، الحجاج بين المثال والمنوال، نظرات في أدب الجاحظ وتفسيرات الطبري، مسكيلياني للنشر، الطبعة الأولى 2008.
- 14- مصفى العطار، لغة التخاطب الحجاجي/دراسة في آليات التناظر عند ابن حزم،) دار كنوز المعرفة، عمان، الأردن، ط2017.
  - 15- طه عبد الرحمن، اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، الدار البيضاء، المغرب، ط 2006.
- **16** Walton Douglas, 1992, The place of Emotion in Argument, The Pennsylvania state University

  Press .
  - 17- Breton Philippe 2003, L'argumentation dans la communication, Editions La Découverte, Paris.

    , L'implicite, Paris, Colin.1986 18- Orecchioni.c.k,
- 19- Orecchioni.C.k, L'énonciation de la subjectivité dans le langage, 1980, Paris, Armand Colin.
  - 20- Meyer Michel, 1982, Logique, Langae et Argumentation, HACHETTE, Paris.
    - 21- Amossy Ruth, 2012, L'argumentation Dans le Discours Armand Collin.

22- Searle, J., Sens et Expressions, 1982, Paris, Minuit.

### الهوامش والإحالات

- للتوسع أكثر في مفهوم الصورة النمطية بما هي تمثلات ذهنية موروثة تحدد سلوكاتنا وخطاباتنا؛ يراجع: Ruth Amossy, L'argumentation dans le discours, p 139.

« Le stéréotype peut se définir comme une représentation ou une image collective simplifiée et figée des etres ou des choses que nous héritons de notre culture, et qui détermine nos attitudes et nos comportements ».

- $^{2}$  عماد عبد اللطيف، بلاغة المخاطب، البلاغة العربية من إنتاج الخطاب السلطوي إلى مقاومته، منشورات جامعة القاهرة، مصر 2005، ص0.3
- <sup>3</sup> لمزيد من التوسع في هذا الشأن؛ ينظر: عماد عبد اللطيف، بلاغة الجمهور، مفاهيم وتطبيقات، تقديم صلاح حسن حاوي وعبد الوهاب الصديقي، دار شهريار، البصرة 2017، ص 10.
  - 4 أحمد يوسف، السيميائيات والبلاغة الجديدة، مجلة علامات، عدد 28، 2007، ص 113.
- السفير-الأميركي-بإسرائيل-العرب-لا-يفهمون-إلا-لغة-القوة. /https://www.alaraby.co.uk
- 6 عماد عبد اللطيف، بلاغة المخاطب، البلاغة العربية من إنتاج الخطاب السلطوي إلى مقاومته، ص 19-20.
- <sup>7</sup> Breton Philippe 2003, L'argumentation dans la communication, Editions La Découverte, Paris, p 61.
- <sup>8</sup> Amossy Ruth, 2012, L'argumentation Dans le Discours Armand Collin, p 18 « «Les techniques discursives permettant de provoquer ou d'accroître l'adhésion des esprits aux thèses qu'on présente à leur assentiment ».
  - 9 ينظر في هذا الصدد؛
- . Walton Douglas, 1992, The place of Emotion in Argument, The Pennsylvania state University Press . كما ينظر؛ الحجاج في الخطاب لروث آموسي ، وخاصة الفصل السادس الموسوم ب: الباتوس ودور العواطف في الحجاج
- Amossy Ruth, 2012, L'argumentation Dans le Discours Armand Collin, « Le pathos ou le role des émotions dans l'argumentation », p 2009.
- 10 عبد اللطيف عماد، تحليل الخطاب بين بلاغة الجمهور وسيميائية الأيقونات الاجتماعية، مجلة فصول، العد 83-84، خريف/شتاء 2012-2013، ص 513.
  - 11 لمعرفة تصور نتنياهو عن السلام؛ انظر:

نتنياهو بنيامين، مكان تحت الشمس، ترجمة محمد عودة الدويري، دار الجليل للنشر والأبحاث والدراسات الفلسطينية، مراجعة وتصويب كلثوم السعدي، طبعة مزيدة ومنقحة، ص 301 وما فوقها.

- 12 محمد عبد الحميد، دراسة الجمهور في بحوث الإعلام، عالم الكتب، القاهرة، ط 1993، ص 25.
- للتوسع في هذا الشأن؛ يراجع: الحجاج في الخطاب، مرجع مذكور. ألم
- « Dans sa rhétorique, Aristote nomme éthos , l'image de soi que projette l'orateur désireux d'agir pas sa parole », p 83.
- <sup>14</sup> Searle, J, Sens et Expressions, p 52, « La responsabilité du locuteur sur l'existence d'un état des choses sur la vérité de la proposition exprimée».
  - 15 المرجع نفسه، ص .250
- 16 عبد الله الغذامي، الثقافة التلفزيونية، سقوط النخبة وبروز الشعبي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط 2، 2005، ص 18.
- 17 عبد السلام معلا وأمين الرشيد بن ياتيبان، تقييم منهجية الدراسات التي تناولت المفاوضات الفلسطينية والإسرائيلية، مجلة العلوم الإنسانية والاجتماعية، العدد الثالث، المجلد الأول، سبتمبر، 2017، ص 109.
- 18 عن صناعة الجمهور بوصفها استراتيجية حجاجية؛ يراجع كتاب آموسي المذكور؛ وخاصة العنوان الموسوم بن
- « La construction de l'auditoire comme stratégie argumentative » p 78.
- <sup>19</sup> Meyer Michel, 1982, Logique, Langae et Argumentation, HACHETTE, Paris, p 112. <sup>20</sup>- أحمد جلال، مهارة التفاوض، القاهرة، جامعة القاهرة، ط 2010)، ص 110 وما بعدها.
  - 21 كيف-تدعم-القضية-الفلسطينية-على-فيسبوك

/https://www.aljazeera.net/news/lifestyle/2021/5/17

- 22 عماد عبد اللطيف، لماذا يصفق الجمهور، بلاغة التلاعب بالجماهير في السياسة والفن، دار العين للنشر، الإسكندربة، مصرن 2009، ص 61.
- 23 الشبعان علي، الحجاج بين المثال والمنوال، نظرات في أدب الجاحظ وتفسيرات الطبري، مسكيلياني للنشر، الطبعة الأولى 2008، ص 35.
  - <sup>24</sup>- الواقعية الهجومية نظرية هيكلية تنتي إلى مدرسة الفكر الواقعي، أسسها جون ميرشايمر أستاذ العلوم السياسية في جامعة شيكاغو. ترى هذه النظرية أن من واجب الدولة القومية حماية نفسها في ظل عالم تنافسي يتسم بالفوضى واللانظام، ويكون الهدف هو الحفاظ على الأمن والبقاء وتوسيع نطاق القوة القومية.
    - <sup>25</sup> طه عبد الرحمن، اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، الدار البيضاء، المغرب، ط 2006.
      - <sup>26</sup> المرجع السابق نفسه، ص .223
- <sup>27</sup> Orecchioni.c.k, L'implicite, (Paris, Colin, 1986), p 231-235.
- <sup>28</sup> Ibid, p 235.

وينظر أيضا: مصفى العطار، لغة التخاطب الحجاجي/دراسة في آليات التناظر عند ابن حزم،) دار كنوز المعرفة، عمان، الأردن، ط 2017)، ص127-126.

<sup>29</sup> - Orecchioni.C.k, **L'énonciation de la subjectivité dans le langage**, (Paris, Armand Colin 1980), p 20.

- 240-241. ص عبد الرحمن، اللسان والميزان، مصدر سابق، ص 240-241.

# في بلاغة جمهور الخطاب الأكاديمي الرقمي: بحث في آليات التأثير والاقناع

# د. عبد الوهاب صديقي كلية الآداب والعلوم الإنسانية جامعة ابن زهر أكادير، المملكة المغربية sadiki.abdelouahab@yahoo.fr

| تاريخ القبول: 2021/07/28 تاريخ النشر: 2021/08/01 | تاريخ الإرسال:2021/07/10 |
|--------------------------------------------------|--------------------------|
|--------------------------------------------------|--------------------------|

### Résumé:

Dans cet article, nous analyserons et étudierons le discours académique, et nous entendons par là ce que l'universitaire produit et publie à travers les réseaux sociaux pour exprimer son avis ainsi contribuer à la fonction de l'opinion publique et lui faire prêter attention aux questions culturelles, ou changer d'avis.

Les méthodes argumentatives sur les questions se fonde le discours numérique contemporain sont nombreuse ;on trouve les arguments logiciens et arguments éthiciens. On trouve aussi ceux bases sur le chatouillement des sentiments et de les mobiliser pour influencer l'auditoire.

Nous prendrons comme exemple la page du Dr Said Yaktin, plus précisément le billet intitule : l'ère numérique et l'initiation, et le but est d'étudier les aspects de la rhétorique du discours académique numérique dans la discussion des questions culturelles et critiques qui occupent l'opinion publique, et des diverses repense qui interagissent avec elle.

*Mots clés*: Rhétorique - public - discours -académique - numérique - influence et persuasion

# مُلْجَبُرُ لَلْبُجُنِينَ

سنتناول في هذه الورقة بالتحليل والدراسة الخطاب الأكاديمي، ونقصد به ما ينتجه الأكاديمي وينشره عبر الوسائط الاجتماعية الفيسبوك مثالا، للتعبير عن دعواه، وبالتالي يسهم في صناعة الرأى العام وحمله على الاهتمام بالشأن الثقافي.

تكمن بلاغته في كونه خطاب قائم على الاحتمال والنسبية، ويروم منه العارض الأكاديمي إقناع معترض بدعوى ما، أو تغيير رأيه...الخ

تتنوع المناويل الحجاجية التي يستند عليها الخطاب الأكاديمي الرقمي المعاصر، فنجد الحجاج اللوغوسي<sup>1</sup>، ونجد الحجاج الايتوسي، كما نجد الحجاج الباتوسي القائم على دغدغة المشاعر وتجييشها، للتأثير في المستمَع.

سنتخذ صفحة الأكاديمي المغربي مثالا؛ صفحة د:سعيد يقطين الباحث الأكاديمي، وتحديدا التدوينة التي عنونها ب:" العصر الرقمي والمؤسسة" والغاية هي دراسة مظاهر بلاغة الخطاب الأكاديمي الرقمي في مناقشته قضايا ثقافية ونقدية تشغل الشأن العام، ومختلف الاستجابات التي تتفاعل معه.

الكلمات المفتاحية: البلاغة - الجمهور- الخطاب- الأكاديمي -الرقمي- التأثير والإقناع.

### تمہید:

إن الاشتغال على الخطاب الأكاديمي الرقمي وبلاغة الجمهور يقتضي منا تفكيك العنوان لتحديد المراد منه، وتحديد القصد والغاية من دراسته وتحليله.

إن مرادنا من البلاغة العامة هو دراسة الخطاب الطبيعي  $^{5}$  القائم على الاحتمال والنسبية، فهو يروم التأثير في المستمع  $^{4}$ ، علاوة على تحقيق وظيفتي الإخبار والإقناع، فهذا الخطاب بهذا المعنى يدخل ضمن دائرة النسبي والتداول ضمن الدوائر التي يقترح علينا الباحث البلاغي محمد العمرى  $^{5}$ .

أما الخطاب الأكاديمي الرقمي فنقصد به كل انتاج لغوي يشكل وحدة تواصلية مرتبط بسياق رقمي كمنصة من منصات التواصل الاجتماعي مثلا، فهو نص مترابط على حد تعبير الدكتور سعيد يقطين بمعنى أنه خطاب رقمي يحتاج لقارئ رقمي لاستكشاف معناه، ويحتاج لناقد رقمي يبرز مكامن الجودة والرداءة في الخطاب الرقمي شعرا كان، أو رواية أو قصة قصيرة ...الخ. الأمر الذي حدا باحثة إلى القول إن الثقافة العربية المعاصرة تعاني "غياب الفضاء الرقمي بالجامعة وانهيار القيم المعرفية" .

صفوة القول حتى لا نستغرق في تناول الخطاب الرقمي الذي تناولته دراسات عربية عديدة منها كتاب قيم للناقدة زهور كرام بعنوان:" الأدب الرقمي: أسئلة ثقافية وتأملات مفاهيمية ".

جاء تقديم الكتاب بعنوان:" الأدب الرقمي والرقمي" للدكتور سعيد يقطين، عبارة عن شهادة حول كتابات الدكتورة زهور كرام، واهتماماتها السردية والنقدية، فهي كما جاء في التقديم، "تبرؤ زهور كرام شغفها بموضوعها، وحسن اطلاعها، وعمق رؤيتها لخصوصية الإبداع الرقمي، وتقدم دراسة متكاملة متميزة لا يمكنها إلا أن تلعب دورا هاما ومحفزا للعمل والتطور والارتقاء بأدبنا وتفكيرنا النقدي إلى مضمار الساحة الرقمية، باعتبارها رهان العصر"8.

يلي هذا التقديم مدخل مفتوح بعنوان: "الثقافة الرقمية وعي يتشكل" تناولت فيه انفتاح الإنسان العربي على المستجدات الرقمية في التواصل والإبداع، وبالتالي فهو وعي يتشكل في الإبداع والفكر والممارسة.

يضم الكتاب فصلين مهمين؛ الفصل الأول بعنوان: "الأدب والتجلي الرقمي" ناقشت فيه إشكالات مفاهيمية مرتبطة بالأدب الرقمي، والمؤلف الرقمي، والقارئ الرقمي، والنص الرقمي. أما الفصل الثاني بعنوان: "نحو تحليل أدبي رقمي للنص التخييلي العربي" وهو فصل تطبيقي حللت فيه الباحثة بعض أعمال المبدع الرقمي الأردني محمد سناجلة ك:"شات" و"صقيع". لتختم بتركيب مفتوح عبارة عن توصيات واستشراف للمستقبل حول الأدب الرقمي العربي.

لتذيل دراستها بمعجم الأدب الرقمي.

تأسيسا على ما سبق فالخطاب الأكاديمي الرقمي الذي اتخذناه متنا للتحليل والاشتغال في دراستنا ليس أدب رقميا بالمفهوم الشعرية والأسلوب القوي اللذين يستلزمها الأدب، وإنما هو خطاب أكاديمي رقمي، صادر عن باحث أكاديمي بواسطة الروابط الرقمي لقصد التأثير في المستمع.

لهذا نقول إن ما تنشره الباحثة اللسانية ربيعة العربي عبر صفحتها للتواصل الاجتماعي، أو عبر قناة اليوتيوب باسم "جلسات ربيعة العربي العلمية"، تشكل خطابا أكاديميا رقميا، كذلك تدوينات الدكتور سعيد يقطين عبر صفحته للتواصل الاجتماعي. خطاب رقمي يقصد به تعميق النقاش حول القضايا النقدية والسردية التي تشغله وتشغل رأي القراء والنقاد الأكاديميين، والقضايا الثقافية والسياسية والاجتماعية التي تشغل الإنسان العربي بشكل عام والإنسان المغربي بشكل خاص.

ويمكن القول إن جائحة كورونا وما تلاها من حظر للتجوال وإغلاق للحدود والمدن، جعلت الخطاب الأكاديمي ينتقل من فضاء المدرجات الجامعية إلى منصات التواصل الاجتماعي الافتراضية. وبذلك، ومع تفشي جائحة كورونا وجد البحث الأكاديمي في والوسائط الرقمية ملاذا لاستمرار الندوات والمؤتمرات العلمية عن بعد.

### 1- بلاغة الجمهور الخطاب الأكاديمي:

قبل الخوض في تحديد مقصدنا من "بلاغة الجمهور الخطاب الأكاديمي الرقمي" يجدر بنا تحديد بعض ملامح بلاغة الجمهور كما تناولها الدكتور عماد عبد اللطيف منذ دراسته البكر (2005) التي شكلت منطلقا نظريا للكثير من الباحثين الذين اعتمدوا على هذه المقاربة في تحليل النصوص اليومية 9.

إن بلاغة الجمهور هي: البلاغة التي تواجه وتُقاوم الأثر البلاغي لبلاغة السلطة، فهاتان البلاغتان في صراع بلاغي في فضاء بلاغي وحيز بلاغي، محكوم بخطاب السلطة والرغبة للنفاذ له، وسيطرة بلاغة على أخرى يعني فرض بلاغات ومفاهيم وأيقونات وهكذا.

وليس المقصود ببلاغة الجمهور أو المخاطب ما يمكن أن يتبادر للأذهان من الحس المشترك؛ البلاغة المنفلتة من عقال المعنى والجمال، بقدر ما هي بلاغة تستمد جمالها وتأثيرها في الأثر البلاغي الذي تحدثه الجماهير في عصر الاستجابات السريعة، التي تتبنى هذه البلاغة، والتي خولتها الثورة الرقمية بوسائلها التي سهلت التواصل، وجعلت الأنظمة التقليدية عاجزة عن تكميم أنفاسها كما في السابق، فهي بهذا المعنى تستمد جمالها من صورها وشعاراتها ولافتاتها وأيقوناتها الرمزية ومن غاياتها الانسانية التي تنشد قيم العدالة الاجتماعية والحرية وحقوق الإنسان.

ويستلزم مقاومة الأثر البلاغي لبلاغة السلطة Rhétorique du Pouvoir، تعرف الجمهور على الإمكانات التي تخولها اللغة الطبيعية لمنتجي الخطابات السلطوية والتي تمكنهم من السيطرة على الفضاء البلاغي للشعوب، ودراسة مفعول الكنايات والاستعارات التي تختفي وراءها الأحلام والأوهام المفارقة للواقع المتسم بغير ما تبشر به الخطابات السلطوية الشعوب. وبالتالي مواجهة هذه البلاغات والكنايات ببلاغات مضادة مفندة.

مما يستدعي وعيا بلاغيا وحاجة لبلاغة الجمهور؛ البلاغة التي: "تعمل على تخليص البشر من كل ما يعمل على تشويه الفهم والاتصال، وهو ما قد يؤدي إلى خلق اتصال حر؛ لا تشوهه أشكال عدم التكافؤ الاجتماعي، او القمع الخارجي، أو القهر الداخلي، وتعزز من قدرة الجمهور على إنتاج خطابات مقاومة وتحررية "10.

إن تحرر الجماهير يعني امتلاكها زمام المبادرة، وتحكمها في الحيز البلاغي للخطابات، الشيء الذي سيمكنها من الوعي بالقوة الهائلة للخطاب في التلاعب بالجماهير، بالتالي إنتاج خطابات تحررية بديلة، تكشف استعارات الخطابات السلطوية، والقدرة على تأويل مضامينها الآنية والمستقبلية حتى يكون الجمهور على بينة من أمره؛ إنها بلاغة الحرية في صراعها مع بلاغة السلطة من أجل السيطرة على سلطة الخطاب بالتالي حيازة خطاب السلطة 11.

بلاغة جمهور الخطاب الأكاديمي مقاربة في تحليل وتأويل النصوص خصوصا ما يتعلق باستجابات القراء وهم يتفاعلون مع نصوص التدوينات؛ سواء كانت صورا أو نصا مكتوبا، أو مقطع فيديو يعرض فيه العارض مداخلة أو طرحا فكربا أو نقديا.

تتميز بلاغة الجمهور الخطاب الأكاديمي بخصائص تميز جمهوره في مايلي:

- كونه جمهورا أكاديميا نوعيا
- كون تعليقاته إضافة وإغناء لتدوينة الكاتب الأكاديمية، أو نقد ودحض.
- كون لغة التدوين بدورها أكاديمية سواء باللغة العربية أو باللغات الأجنبية.
  - كون المعلق المدون يدلى بطرحه معززا بالمراجع.
    - كون المعلق قارئا نموذجيا.

إذا كان جمهور الخطاب الأكاديمي الرقمي يتميز بهذه السمات التي تميز تعليقاته وتجعلها إضافة نوعية وتعميقا للنقاش حول ما تثيره التدوينات الأكاديمية من إشكالات أكاديمية مرتبطة بالبحث العلمي بالجامعات، وبالجامعة نفسها ومختبراتها ومراكز الدكتوراه والماستر، ومسالك التكوين بها، وعوائق تأدية رسالتها التربوية والتكوينية. علاوة أن التدوينات والتعليقات -بصدد الخطاب الرقمي الأكاديمي- تعميق للنقاش حول القضايا الثقافية والاجتماعية والسياسية والقانونية والصحية التي تشغل الرأي العام وقد يكون التدوين والتعليق بحثا لها عن أجوبة.

يتميز المدون الأكاديمي بدوره بما يلي:

- يدون بأسلوب أكاديمي راق شكلا ومضمونا، لهذا تكون التعليقات بدورها متميزة شكلا ومضمونا
- يختم المدون دائما تدوينته بشاهد/تعليق لكاتب مغربي، أو أكاديمي مغربي أو باحث في اللسانيات وتحليل الخطاب، توضيحا لصفته الأكاديمية والجامعية.

### 2 بلاغة الجمهور الخطاب الأكاديمي: دراسة في استجابات الجمهور الأكاديمي:

سينصب دورنا في الشق التطبيقي على تحليل استجابات الجمهور لتدوينة أكاديمية للناقد سعيد يقطين، منشورة عبر صفحته للتواصل الاجتماعي بتاريخ 28 فبراير 2021 بعنوان:" العصر الرقمي والمؤسسة".

يناقش فيه الدكتور سعيد يقطين حاجة الثقافة العربية المعاصرة لمؤسسة رسمية تحتضن وترعى "المؤسسة الرقمية" التي ستساهم لا محالة في تطوير العلوم الإنسانية والأدب الرقمي، والبحث العلمي في الجامعة ومختبراتها، وفي هذا المقال يحدد د. سعيد يقطين مجموعة من الشروط الكفيلة بنجاح هذه المؤسسة الرقمية، مميزا بين المؤسسة "المرسومة" والمؤسسة "الراسمة" وفضاء الاشتغال بينهما وقد ضرب بذلك مثلا بشعبة اللغة العربية بكلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط وكيف وفقت بين المؤسستين الراسمة والمرسومة فأعطت نتائج هامة في ادماج اللسانيات والسميائيات الجديدة ضمن المقررات والمناهج الجديدة، ليختم نصه بالانعكاسات السلبية لاشتغال المؤسسة المرسومة بطريقة املائية فوقية على المؤسسة الراسمة، حيث عملت على تغيير النظام القديم بنظام جديد الأمد (الاجازة، الماستر، الدكتوراه) باستعجال مما حال دون النجاح المطلوب، وقد عزا الكاتب سبب اخفاق المؤسسة المرسومة إلى باستعجال مما حال دون النجاح المطلوب، وقد عزا الكاتب سبب اخفاق المؤسسة المرسومة المؤسسة المرسومة الموتماعي رصيدها الذي ظل لأمد بعيد مصدر قوة الجامعة وفضاءاتها.

إن تعارض المؤسسة المرسومة، والمؤسسة الراسمة من شأنه أن يؤدي للنكوص والتراجع.

هذه صورة لتدوينة الدكتور سعيد يقطين عبر الفيسبوك:



العصر الرقمى والمؤسسة

سعيد يقطين

يطرح علي دائما سؤال: "ما العمل؟"، أو "بماذا نبدأ؟" في حوارات أو عقب تقديم محاضرات. إنه السؤال الملغز والمحير، ولا سيما في الشروط السياسية والاجتماعية العربية التي تنعدم فيها أبسط الإمكانات التي تعطي نوعا من الأمل في المستقبل. يواجهني هذا النوع من الأسئلة كلما فتحت نافذة للتفكير، أو طرحت أسئلة للتحفيز على خلق

■ تعليق: انخرطت كتابات الدكتور سعيد يقطين مبكرا في تناول قضايا مرتبطة بالأدب الرقعي، والمؤسسة الرقمية وحاجة الثقافة العربية المعاصرة لهما، وسعيا نحو نجاعة وجود الجامعات العربية خصوصا كليات الآداب والعلوم الإنسانية، فإن الأمر يقتضي استثمار الموارد الرقمية في كتابة البحوث والأطاريح الجامعية، علاوة على انخراط الجامعات ومختبراتها في الثقافة الرقمية بتجديد مناهجها وبرامجها.

التدوينة التي اتخذناها نموذجا لتحليلها وتحليل مختلف استجابات الجمهور وتفاعلها مع دعواها.

## 1-2 آليات الاقناع والتأثير في الخطاب الأكاديمي الرقمي:

وظف الدكتور سعيد يقطين في بناء نصه الأكاديمي الرقمي (التدوينة) على آليات لغوية وتداولية للتأثير والاقناع في القارئ الرقمي وحمله على الاقتناع بدعواه من هذه الألبات التداولية:

1-1-2 حجة السلطة: يستمد الخطاب الأكاديمي الرقمي حجيته من قوة طرحه وجدة دعواه، ولإقناع المستمع وحمله على الاقتناع بالدعوى المعروضة عليه لا بد من آليات حجاجية منها حجة السلطة Argumentation d'autorité انطلق العارض<sup>13</sup> الأكاديمي للإقناع بدعواه من سؤال طرحه عليه المبدع محمد سناجلة عقب مؤتمر الشارقة بعنان 2019، هذا الأخير الذي اعترض على دعوى

العارض معتبرا ذلك لا يعدو أن يكون تكرار لما يقوله د. يقطين في سنتي 2005 وما يتحدث به في كتبه حول الأدب الرقمي.

إن الذي يهمنا هنا ليس اختلاف دعوى العارض والمعترض بصدد الخطاب الرقمي، ولكن المهم هو حجة السلطة التي يشكلها المبدع محمد سناجلة كأول مبدع لرواية رقمية (شات) في العالم العربي، ود. يقطين كمنظر للأدب الرقمي، فهما يشكلان حجة سلطة في الاقناع.

### 2-1-2 حجة المثال:

تناول شاييم برلمان والبريخت تيتكا حجة المثال الاستراتيجيات الخطابية التي تمكن منتج الخطاب من الاقناع بدعواه بطريقة عقلانية الاستراتيجيات الخطابية التي تمكن منتج الخطاب من الاقناع بدعواه بطريقة عقلانية بيداغوجية وتوجهية تساهم في جعل المستمع يقتنع بفحوى الخطاب، إذا استحضرنا السياق التربوي الصفي والعلاقة المؤطرة بين الأستاذ والطالب، فهي علاقة تؤطرها الثقة والتفاعل ومن أمثلتها التي وظفها د. سعيد يقطين في الاقناع بدعواه القائلة بضرورة انسجام الرؤية والتصور بين المؤسسة الراسمة والمرسومة بخصوص تطوير الخطاب الرقعي، ضرب المثال بشعبة اللغة العربية بكلية الآداب بالرباط التي نجحت لردح من الزمان بسبب انسجام الرؤية والتصور بين المؤسستين الراسمة والمرسومة فكانت النتائج مدهشة استفادت منها الشعبة والكلية والجامعة.

### يقول العارض:

"سأضرب مثلا للعلاقة التي تشكلت بين المؤسستين في المغرب من خلال شعبة اللغة العربية وآدابها. ظلت شعبة اللغة العربية تعتمد أواسط السبعينيات في المغرب المقررات والمناهج التي نقلت إلينا من المشرق مع بداية تأسيس كلية الآداب من خلال التلاؤم بين المرسومة والراسمة. لكن منذ ذلك التاريخ بدأت البنيوية التكوينية والبنيوية تتشكل من خلال اشتغال الفاعلين في المؤسسة الراسمة (ترجمات، دراسات، مجلات دور نشر...) خارج الجامعة. وبما أن أغلب المشتغلين بها صاروا أساتذة جامعيين فقد عملوا بهدف تجاوز الدراسات التقليدية للأدب، على فرض كل المناهج الجديدة بالإضافة إلى اللسانيات على المؤسسة المرسومة فأدرجت ضمن المقررات الدراسة (...) في هذه الحقبة كانت المؤسسة الراسمة نشيطة بسب الدينامية

الاجتماعية (...) فكان بذلك التحول الذي ساهم في الثراء الثقافي الذي جعلنا اليوم نتذكر الأعلام الفكرية والأدبية التي طورت الجامعة المغربية وأعطتها مكانة متميزة عربيا".

### 2-1-2 حجة المقارنة:

يعتبر شاييم بيرلمان وألبريخت تيتكا حجة المقارنة آلية استدلالية قياسية 10 فوظيفتها التأثيرية في كونها تمكن المستمع المتعامل مع الخطاب، أو المستهدف به من إدراك الفرق بين مسألتين، وبالتالي ترجيح المسألة الأجود والأفيد بالنسبة إليه، والعارض الدكتور سعيد يقطين وظف حجة المقارنة للمقارنة بين النتائج التي تبوأتها الجامعة المغربية، شعبة اللغة العربية تحديدا حينما كان هناك انسجام بين المؤسسة الراسمة والمؤسسة المرسومة في الرؤية والاشتغال، كانت له نتائج محمودة، فأدت الجامعة المغربية دورها في الرقي بالشأن الثقافي والمجتمعي بشكل عام، بالمقابل حينما اشتغلت المؤسسة الراسمة في معزل عن المؤسسة المرسومة كانت النتائج هزيلة وضعيفة، ولعل من نتائجها فرض نظام الإمد؛ (الإجازة، الماستر، والدكتوراه) باستعجال إلا أنها لم تلق النجاح.

### يقول العارض:

" لقد أحدثت المؤسسة المرسومة في النظام الجديد، بنيات للبحث، ومختبرات ومراكز، لكن المؤسسة الراسمة بفعل التحولات الاجتماعية الطارئة عموما، وعدم قدرتها على تجديد نفسها، وتمثل روح النظام الجديد، وممارسته بكيفية مختلفة جعلها ضعيفة وغير منسجمة مع ما يجرى"

أما الآليات اللغوية في متنوعة بدورها ومنها:

### 4-1-2 بلاغة الاستفهام:

تكمن بلاغة الاستفهام في قدرته على الافحام وحمل المستمع على الاقتناع بدعوى العارض فلها أبعاد تأثيرية بيداغوجية في كون السؤال يستدعي جوابا، وبالتالي فالمستمع يتم اشراكه في إيجاد الحلول للإشكال الذي يتم اقتراحه عليه، أو على الأقل ينشغل بالسؤال، وبالتالي ضمان

استمرار التواصل التداولي بين العارض والمستمع المفترَض، أو المعترِض، وقد وظف العارض الاستفهام لهذه الغايات البلاغية والحجاجية منها:

- ما العمل؟
- بماذا نبدأ؟
- أين يكمن الخلل في هذه الصيرورة؟

يلاحظ أن الاستفهام هنا بليغ لكونه علاوة على وظيفته الإخبارية، يؤدي وظيفة التأثير في المستمع/المخاطب، خصوصا المثقف الأكاديمي العربي لتحميله جزءا من المسؤولية للمساهمة في تطور المؤسسة الرقمية، والأدب الرقمي والإدارة الرقمية والجامعة الرقمية وغيرها، ولهذا فهي أسئلة آنية حاضرة متجددة، محفزة للعمل، وتجديد النظر والرؤية، ومتابعة مكامن الخلل والقصور لتجاوزها.

### 2-1-2 بلاغة النفي والإثبات:

هذه بلاغة حجاجية تكمن وظيفتها في كونها "تحصر وتقيد الإمكانات الحجاجية" الخطاب ومن أمثلتها في الخطاب الرقمي الأكاديمي الذي ساقه العارض د. يقطين للدفاع عن دعواه القائلة بأن نجاح المؤسسة الرقمية في العالم العربي بحاجة للانسجام في التصور والرؤية بين المؤسسة الراسمة والمؤسسة المرسومة، لهذا وظف النفي والإثبات لإمكاناته البلاغية والحجاجية، فهو ينفي ما يراه العارض يعرقل انسجام المؤسستين، وبثبت ما يسهم في نجاح انسجامهما يقول العارض:

- "تتصل الملاءمة بالعصر المعرفي الذي نعيش فيه، والإبدال الذي يهيمن لدى المجتمع العلمي، وأي تفكير خارج هذا الإبدال العالمي لا يمكنه أن يكتسب مشروعية أو مصداقية"
- " لكن عندما <u>لا تكون</u> المؤسسة الراسمة مكونة بشكل ملائم تغدو العلاقة سلبية بحيث يطغى الشكل على المحتوى، أو أنها تقترح ولا تشارك الراسمة فها"

- "أما المؤسسة النموذجية فهي التي يتآلف فها الشكل مع المحتوى والمرسومة مع الراسمة، ولا يتم ذلك إلا من خلال التفاعل الإيجابي بين مكونات المؤسسة والفاعلين فها".
- "لم تتمثل المؤسسة الراسمة الثورة الرقمية، ولم يبق لها الهاجس الثقافي والاجتماعي الذي ظل رصيدها الأساسي حتى التسعينيات، فكان أن غاب السؤال والتفكير الجماعيان في مختلف القضايا الاجتماعية والثقافية".

صفوة القول إن بلاغة النفي والاثبات تشتغل بإثبات وترسيخ ما يخدم الثورة الرقمية، ونفي كل ما من شأنه أن يفصل بين انسجام المؤسستين الراسمة والمرسومة، لأن من شأن هذا الفصل أن يغيب الهاجس الاجتماعي والثقافي، وطغيان الشكل على المحتوى.

# 2-1-6 استجابات الجمهور الخطاب الأكاديمي: 1-6-1-2 الاستجابات بالأيموجي:

يتعامل مستعملو الوسائط الرقمية في التفاعل مع التدوينات عبر الوسائط الاجتماعية بلغات متعددة؛ منها الكتابة والصورة والأيماجي، فإذا كانت الصورة والأيماجي تختصر الوقت وجهد التفكير للاستجابة بالكتابة، فهي تحمل مشاعر جياشة تجاه المدون تتنوع بحسب الموقف والسياق. هكذا تتميز بلاغة جمهور الخطاب الأكاديمي الرقمي بالتنوع والنوعية، ولهذا وارتباطا بتدوينة الدكتور سعيد يقطين حول "العصر الرقمي والمؤسسة"، فقد بلغ عدد الاستجابات اثنا عشر تعليقا، ومئة وخمسة وستين اعجابا كما توضح الصورة:



منها سبعة وثلاثين ايموجي القلب الأحمر كما توضح هذه الصورة:



يؤدي أيموجي " القلب الأحمر" بالنسبة لخطاب الباحث الأكاديمي الرقمي وظيفة تأثيرية، فهو عنصر محفز على الاستمرار في التدوين والكتابة الأكاديمية، علاوة أنه يشير أن هناك فئة من الطلبة الباحثين، والباحثين النقاد الذين يقرؤون للباحث الأكاديمي ويتابعون طروحاته النقدية بعاطفة نبيلة ملؤه الحب والنبل.

وضمنها ثلاثة أيموجي الحب والتعلق "الوجه الأصفر بابتسامة القلب الأحمر" التي تدل علاوة على الحب والتقدير للباحث.

### 2-1-3 الاستجابة بالصورة:

يتفاعل جمهور الخطاب الأكاديمي بالصورة لدلالتها البلاغية وهنا نحيل على مقال لرولان بارت (Rhétorique de l'image) فهي رسالة لسانية يتفاعل معها المدون، ويستوعب دلالتها ولهذا فهي تحفزه على الاستمرار في التدوين، كما تؤكد وجود جمهور عريض من الأكاديميين يتابعون تدويناته الرقمية، أو كتبه ودراساته الأكاديمية، أو أراءه وتصوراته النقدية، كما تحمل رسائل عاطفية تزيل حاجز المسافات المكانية والزمانية بين المدون الأكاديمي والباحثين الأكاديميين. ومن أمثلته بصدد خطاب د سعيد يقطين مايلي:



تدل هذه الصورة المتفاعلة مع تدوينة د يقطين على الاستحسان.

ونجد أيضا صورة ليد أنثى تحمل وردة حمراء:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> http://indexgrafik.frrique-de-limage-roland-barthes/



اختار بعض الجمهور التفاعل بصور الوجه التي تدل على رفع التحية والقبعة كما نجد في الصورتين:



### 2-1-3 الاستجابة بالكتابة:

يلاحظ أن الاستجابات بالكتابة بالنسبة للخطاب الرقمي الأكاديمي؛ تميل عادة لأسلوب المجاملة والإعجاب بالأيموجي، فإذا كانت كتابة مالت للاختصار نحو: بورك في قلمك دكتور، أو نفع الله بعلمك دكتورنا أو أستاذنا، أو تحياتي أو بالتوفيق والنجاح وغيرها من الكتابات التي لا تختلف عن مضامين الأيموجي نفسه، وبعزى في نظرنا هذا الميل للاختصار إلى ما يلي:

- العلاقة بين الجمهور والمدون الأكاديمي الرقمي، فعادة تكون علاقة طالب بأستاذه.
- نوعية جمهور الخطاب الأكاديمي الرقمي، فعادة ما يكون جمهورا مثقفا، ومتخصصا
- ترفع النقاش الأكاديمي عن جدال العامة 17 الذي يفضي أحيانًا كثيرة للسخرية والسب والشتم
  - تقدير الجمهور للمدون الأكاديمي الرقمي، ولدراساته ومن نماذجها بعض تعليقات بالكتابة على تدوينة د يقطين:



نلاحظ أن هذه التعليقات تميل للاختصار، وتدخل ضمن فضاء المجاملة والمحبة في مجال البحث العلمي. لكن هناك تعليقات تستند لطرح نقدي مخالفا لطرح المدون، أو يضيف إضافات لتجاوز بعض النقص فيه، أو يطرح أسئلة إشكالية بصدد طرح ورؤية تدوينة الخطاب الأكاديمي فتعليق الباحثة Touria ben، وإن كان بين ثناياه خطاب التحية والمجاملة ولكن فيه إضافات، وتحديد لموضوع نقاش التدوين الرقمي، وفيه دعوة لاستشراف الواقع كالآتي:

۱۷ اعجبني رد



#### Touria Ben

طرح قائم على تشخيص سليم للوضع الراهن. وبسبب جائحة كورونا أو بفضلها ، دخلنا عهدا جديدا جعلنا نندمج في توظيف الوسائط الإلكترونية وعوالم الرقمنة بشكل قسري في البداية . ثم بدأنا نكون أنفسنا تدريجيا للخروج من مرحلة كلاسيكية كنا فيها ننجز دروسنا بشكل تقليدى إلى مرحلة جديدة يصبح فيها التواصل مبنيا على تقنيات حديثة نعد لها العدة والعتاد بشكل مكلف جدا ومفيد في نفس الآن ، والتجربة مازالت في بدايتها ، ولكنها تبشر بتغيير في الرؤية والمنهج معا . هذا ما يتعلق بتوظيف إمكانات التواصل الجديدة وجعلها في خدمة دروس اللغة العربية وآدابها . بوركت دكتور Said Yaktine ، كتاباتك مقروءة في كل بلدان الوطن العربي ، خاصة وأن الانطلاق من خلفية فكرية واضحة ليست متاحة لغير خبير متمكن من أدواته المعرفية والمنهجية والبيداغوجية . كل المودة والتقدير ..

2 أعجبنى رد 2

#### خاتمة:

تتميز بلاغة الجمهور الخطاب الأكاديمي بالغنى وتنوع استجاباته، فهي تستثمر ما توفره اللغة الرقمية من آليات رقمية كالأيموجي، والتعبير بالوجه، والتصفيق الرقمي، والتعبير بالصورة وصورة الوجه، والتعبير بالكتابة التي تميل للقصر تارة، والاطناب لتوضيح وجهة نظر مخالفة متجاوزة لرؤية المدون الرقمي، وقد تتخللها ردود، وردود الردود، ويستمر النقاش، وكثيرا ما تحولت التدوينات الرقمية لمشاريع كتب وأطاريح، بل نجد داخل المجموعات الأكاديمية الرقمية أسئلة يطرحها الطلبة والباحثون؛ عن منهجية لبناء أطروحة، أو مرجع لبناء طرح، وغيرها التي يتفاعل معها المعنيون مباشرة أو عبر الخاص.

يتميز الخطاب الرقمي الأكاديمي بقدرته على استثمار مختلف الآليات اللغوية والتداولية والحجاجية للتأثير في المستمّع الرقمي المتخصص لحمله على الاقتناع بوجهة نظر الأكاديمي، فالدكتور سعيد يقطين، يؤمن بأهمية الخطاب الرقمي، ويؤمن أن تطوير الأدب العربي واللغة العربية رهين برقمنة مواردهما، بإيجاد تنسيق بين المؤسسة الرسمية والمؤسسة الراسمة، الشئ الذي سيعود بالنفع على اللغة العربية والعلوم الإنسانية بشكل عام.

#### مراجع الدراسة:

رابط رقمي مصدر:

https://m.facebook.com/story.php?story\_fbid=10225186882081858&id=1314648883

العصر الرقمي والمؤسسة، تدوينة د سعيد يقطين بتاريخ 3 مارس 2021م تم الدخول إليه، على الساعة 17:30 بتوقيت كرنتش

- أرسطو، الخطابة، ترجمة عبد الرحمان بدوي، وزارة الثقافة والإعلام1980.
- زهور كرام، الأدب الرقمي: أسئلة ثقافية وتأملات مفاهيمية، منشورات رؤية للنشر والتوزيع، ط1، 2009.
- العمري محمد ، دائرة الحوار ومزالق العنف، منشورات أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، ط1، 2002
- العمري محمد، أسئلة البلاغة بين النظرية والتاريخ والقراءة، منشورات أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، ط1، 2013
- عماد عبد اللطيف، الخطابة السياسية في العصر الحديث، دار العين للنشر، الطبعة الأول 2015
- عماد عبد اللطيف، ونخبة ترجمة، موسوعة البلاغة في ثلاثة أجزاء الأعداد (2699و 2700 )، تحرير توماس أ. سلوان، منشورات المركز القومي للترجمة، ط1، 2016.
- صلاح حاوي، وعبد الوهاب صديقي بلاغة الجمهور مفاهيم وتطبيقات" ، دار شهريار العراق، 2017.
- طه عبد الرحمان، اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط2، 2006.
- عماد عبد اللطيف، الخطابة السياسية في العصر الحديث، دار العين للنشر، الطبعة الأول 2015،

- صديقي عبد الوهاب ، الحوار والحجاج والتخاطب الإنساني عند طه عبد الرحمان، مجلة فصل الخطاب، مخبر الخطاب الحجاجي، المجلد الثالث، عدد10، جوان 2015، جامعة ابن خلدون تيارت الجزائر
- كدو فاطمة، أدب.com مقاربة للدرس الأدبي الرقمي بالجامعة، منشورات دار الأمان الرباط، ط1، 2015
- يقطين يقطين، النص المترابط ومستقبل اللغة العربية نحو كتابة عربية رقمية، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، 2008

#### مراجع باللغة الفرنسة:

- Constantin SALAVASTRU, Rhétorique et Politique le pouvoir du discours et le discours du pouvoir, L Harmattan France 2004.
- Chaïm Perlman, et Lucie Olbrechts Tyteca, Traité de l'argumentation ,Editions de l'Université de Bruxelles , 2008
- http://indexgrafik.frrique-de-limage-roland-barthes/

تم الدخول إليه 16ماى2021 على الساعة 4:00

#### الهوامش والإحالات

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يقسم أرسطو طرق الإقناع في الخطاب إلى ثلاثة أنواع وهي: ما يرجع لأخلاق الخطيب والتي تجعله أهلا لثقة المخاطب وتسمى بالايتوس، ينظر للتفصيل أكثر في موسوعة البلاغة، تحرير توماس أ. سلوان، ترجمة نخبة، مراجعة عماد عبد اللطيف، المركز القومي للترجمة، القاهرة، ط1، 2016، ج1، ص: 795.

أما ما يرجع للخطاب نفسه من القول وبنيته الاستدلالية فيسمى اللوغوس، للتفصيل أكثر ينظر في موسوعة البلاغة، ج2، ص: 468

أما ما يرجع للانفعالات ومشاعر المخاطب بإثارتها، تسمى الباتوس" هي استمالة تجبر الجمهور على الفعل بخلاف استمالتي اللوغوس والايتوس"، للتفصيل أكثر، ينظر في موسوعة البلاغة، ج3، ص: 100

<sup>- -</sup> https://m.facebook.com/story.php?story\_fbid=10225186882081858&id=1314648883 إليه يوم 3مارس 2021م، مع الساعة 17:30 بتوقيت كرنتش

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>-الخطاب الطبيعي هو القائم على النسبية والاحتمال والنسبية، أي أنه ينتمي للمنطق غير الصوري، بالمقابل ينتمي الخطاب الصناعي كخطاب قائم على الاستلزام للمنطق الصوري للتفصيل في هذا ينظر في "اللسان والميزان أو التكوثر العقلي، طه عبد الرحمان، المركز الثقافي العربي، ط2، 2006، ص: 211 وما بعدها

- 4- نستعل المصطلح كما يوظفه الباحث البلاغي محمد العمري: " مستمَع على وزن مجتمع وتدل على ما اشتقت منه صيغة وأصواتا: أي مستمعون في سياق مكاني محدد، وهي كلمة دقيقة لا تغني عنها كلمة "مقام" ولا كلمة "سياق"، ولا كلمة "مستمٍعين" ولا " جمهور"" " أسئلة البلاغة في النظرية والتاريخ والقراءة" دراسات وحوارات، منشورات أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، ط1، 2013، ص: 22
  - <sup>5</sup> محمد العمري، دائرة الحوار ومزالق العنف، منشورات أفريقيا الشرق، ط1، 2002، ص: 15
- 6 سعيد يقطين، النص المترابط ومستقبل اللغة العربية نحو كتابة عربية رقمية، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، 2008، ص:57
- $^{7}$  فاطمة كدو، أدب.com مقاربة للدرس الأدبي الرقمي بالجامعة، منشورات دار الأمان الرباط، ط1، 201، ص 30
- $^{8}$  زهور كرام، الأدب الرقمي: أسئلة ثقافية وتأملات مفاهيمية، منشورات رؤية للنشر والتوزيع،ط1، 2009،  $_{\odot}$
- 9 ينظر مثلا الكتاب الجماعي" بلاغة الجمهور مفاهيم وتطبيقات" تنسيق وتحرير صلاح حاوي وعبد الوهاب صديقي، دار شهريار العراق، 2017.
- 10 عماد عبد اللطيف، الخطابة السياسية في العصر الحديث، دار العين للنشر، الطبعة الأولى 2015، ص: 69
- <sup>11</sup>- Constantin Salavastru , Rhétorique et Politique le pouvoir du discours et le discours du pouvoir, L Harmattan France 2004 .P11
- 12- Chaïm Perlman, et Lucie Olbrechts Tyteca, Traite de l'argumentation, p 410 المان والمقابل الذي ينهض لعرض دعواه، والدفاع عنها أو التدليل علىها، والقيام بقصد الادعاء، وبالمقابل على دعواه فهو يقوم بقصد الاعتراض، للتفصيل ينظر في "اللسان والميزان أو التكوثر العقلى"، ص: 225 وما بعدها
- 14- Chaïm Perlman, et Lucie Olbrechts Tyteca, Traite de l'argumentation ,p471
   15- Ibid , p 326
- 16 عبد الوهاب صديقي، الحوار والحجاج والتخاطب الإنساني عند طه عبد الرحمان، مجلة فصل الخطاب، مخبر الخطاب الحجاجي، المجلد الثالث، عدد10، جوان 2015، جامعة ابن خلدون تيارت الجزائر، ص32.
- <sup>17</sup> نقصد مثلا استجابات جمهور العامة للخطاب الرياضي أو السياسي أو خطاب الجائحة أو خطاب التجارة والتسويق، فهى استجابات كثيرة وتتخللها ردود الردود، وسب وقدح واستهزاء وكلام ناب...الخ.

# بلاغة الجمهور الافتراضي دراسة استجابات الجمهور الافتراضي الرباضي في ظل جائحة كورونا

#### The rhetoric of the virtual audience Studying the reflexes of the virtual sport audience in light of the Corona pandemic

بوشعيب العصبي أستاذ باحث في البلاغة والخطاب،

مديرية الجديدة، الأكاديمية الجهوية للتربية والتكوين لجهة الدار البيضاء سطات، المغرب.

#### elassibi.bouchaib@gmail.com

| تاريخ النشر: 2021/08/01 | تاريخ القبول: 2021/07/24 | تاريخ الإرسال:2021/07/01 |
|-------------------------|--------------------------|--------------------------|
|-------------------------|--------------------------|--------------------------|

#### Abstract:

In this article, we discuss the various types of virtual sports audience reflexes; Such as fixed and moving sports icons in addition to a linguistic icon, in the light of public rhetoric and semiotics, in our belief in the public rhetoric project and its ability to be open in the face of various discourses, including virtual sport discourse, based on the hypothesis that the virtual sport space is a virtual rhetorical space that is created In it the conflict between the rhetoric of power and the rhetoric of the public, such as the rhetoric of freedom,

**Keywords**: the rhetoric of the audience, The rhetoric of the virtual sports audience, the rhetoric of the freedom, The semiotics of sports icons, the rhetoric of confrontation and conflict.



نناقش في هذا المقال استجابات الجمهور الرياضي الافتراضي بمختلف أنواعها؛ مثل الأيقونات الرياضية الثابتة والمتحركة إضافة إلى أيقونة لغوية، وذلك في ضوء بلاغة الجمهور والسيميائيات، إيمانا منا بمشروع بلاغة الجمهور وقدرته على الانفتاح في وجه مختلف

الخطابات، بما في ذلك الخطاب الرياضي الافتراضي، انطلاقا من فرضية مفادها أن الحيّز الرياضي الافتراضي هو فضاء بلاغي افتراضي يتم فيه الصراع بين بلاغة السلطة وبلاغة الجمهور، مثل بلاغة الحرية، وبلاغة المجابهة والصراع.

#### الكلمات المفاتيح:

بلاغة الجمهور، بلاغة الجمهور الرياضي الافتراضي، بلاغة الحربة، بلاغة المواجهة والصراع، سيمائية الأيقونات الرباضية.

## من الجمهور الرياضي الحيّ إلى الجمهور الرياضي الافتراضي:

يرتبط غياب الجمهور عن الميادين الرياضية، لاسيّما في الرياضات الأكثر شعبية مثل كرة القدم، بفعل العقوبات التي تُفرَض على الأندية الرياضية، نظرا لما يقوم به المشجعون من استجابات عنيفة تهدّد السلامة العامّة. وتبقى أطول مدة غاب فيها الجمهور الرياضي عن الميادين هي خمس سنوات؛ حين حظر اتحاد الكرة (UEFA) جماهير جميع أندية كرة القدم الإنجليزية من المسابقة الأوروبية بسبب أعمال عنف عام 1985 بين الجمهور الإيطالي والإنجليزي، مما أدّى إلى مقتل تسعٍ وثلاثين شخصاً. ويمكن العودة للمزيد من المعلومات حول الاستجابات العنيفة للجمهور الرياضي وكيفية إيجاد حلول لها إلى العديد من الدراسات التي أنجزت حول الموضوع<sup>2</sup>.

ولا يخفى على أحد الدور المهمّ الذي يضطلع به الجمهور الرياضي؛ سواء على المستوى الماديّ أو المعنويّ، ناهيك عن "الاستجابات البلاغية" التي ظهرت في الآونة الأخيرة، وحملت بدورها رسائل اجتماعية وسياسية...، ونهضت بأدوار واعية ومتحضّرة؛ إذ أصبحت الفضاءات الرياضية ميادين لخطابات دالة ينتجها الجمهور بوصفه فاعلا، وتتفق "بلاغة المخاطب" مع بعض التصورات (فيسك 1989) التي ترى أن المخاطب ليس طرفا سلبيا؛ فهو ليس مجرد "مستقبل" لنص المتكلم، وإنما يستطيع بفضل تطوير وتفعيل استجاباته أن يقاوم الخطاب السلطوي<sup>3</sup>

وفي ظل جائحة كورونا(KORONA) تغيّرت الكثير من العادات المألوفة في شتّى مناحى الحياة، واضطر الجمهور أن يعيش حجرا صحيا. وبعد فترةٍ من التوقّف القسري فُتِحت الملاعب الرباضية، لكن الجمهور غاب عنها مُكرَها، ورغم سماح بعض الأندية بدخول الجماهير تدربجيا إلى الميادين، فإن العدد كان قليلا مقارنة مع السابق. ولأن الحاجة أمّ الاختراع لجأت العديد من الأندية الرباضية الأوربية والأمربكية والأسيوبة والإفريقية إلى ابتكار حلول لتعويض غياب الجمهور الحيّ بجمهور افتراضي؛ وذلك بوضع صور كارتونية أو بلاستيكية لجماهيرَ حقيقية من أصحاب البطاقات الموسمية في المدرّجات، إضافة إلى إحداث تطبيقات تتحكم في أصوات افتراضية تواكب أجواء المقابلة، بما في ذلك التصفيق والهتاف والصفير واهتزاز الأضواء والضجيج الافتراضي، بل إن هذه الجماهير الافتراضية نفسها حملت لافتاتٍ وقامت بحركات تضاهى الجماهير الحية. وقد بدأت تجربة الجماهير الافتراضية في الدوري الألماني لكرة القدم، ثم انتقلت إلى دوريات أخرى مثل الدوري الدنماركي والإنجليزي والإسباني...، وبدل أن يظل المشاهد يسمع ارتطام الكرة بالجدار الإشهاري وأصوات اللاعبين وصراخ المدريين، أصبح بإمكانه سماع أصوات بديلة لجماهير افتراضية، ولم يكن المشاهد مُجبَرا على ذلك؛ إذ قدّمت بي بي سي (BBC)، مثلا ،المباربات للجمهور بصوت الجماهير أو من دونه، حسب اختيار المشاهد ورغبته، وتعهّدت شبكة سكاى (SKY) بإضافة مجموعة من أصوات الجماهير التي تتلاءم مع كل مباراة على حدة، كما وُضِعَت شاشات عملاقة في الميادين الرباضية أظهرت استجابات الجماهير الافتراضية المباشرة عبر تطبيق زووم (ZOOM)، وميكروسوفت تيمز (MICROSOFT TEAMS)، ويمكن أن نضيف إلى ذلك المواقع الإلكترونية، واليوتيت(YOUTUBE) وما يرافق ذلك من استجابات آنية ومتنوعة للجماهير الافتراضية التي تتابع المباربات مباشرة.

## 1- بلاغة الجمهور الرباضي الافتراضي، قضايا ومفاهيم

يرتبط مفهوم البلاغة منذ القديم بالفصاحة؛ جاء في "لسان العرب" لابن منظور في مادة "بلغ": «اَلْبَلاَغَةُ الْفَصَاحَةُ: وَالْبَلْغُ وَالْبِلْغُ: اَلْبَلِيغُ مِنَ الرِّجَالِ، وَرَجُلٌ بَلِيغٌ وَبِلْغٌ: حَسَنُ الْكَلاَمِ فَصِيحُهُ، يُبَلِّغُ بِعِبَارَةِ لِسَانِهِ كُنْهَ مَا فِي قَلْبِهِ وَالْجَمْعُ بُلَغَاءُ "»، وللبلاغة معانٍ متعددة منها ما يكون في الإشارة والتلويح، ومنها ما يكون في يرتبط بالصمت ومنها ما يتعلق بالاستماع، ومنها ما يكون في الإشارة والتلويح، ومنها ما يكون في

الاحتجاج، ومنها ما يكون في الشعر والنثر أ. وإذا كانت البلاغة القديمة قد أولت أهمية أكبر للمتكلم و"النصوص العليا" و"النصوص المتعالية" التي تنتسب إلى ذوات إلهية أو مقدسة، مثل الكتب السماوية وأقوال الأنبياء والقديسين أ، فإن البلاغة الجديدة، وفي مقدمتها "بلاغة الجمهور" اهتمت، علاوة على ما سبق، بخطابات الحياة اليومية المعيشة التي تصدر عن المخاطب بوصفه منتجا للخطاب لا مستهلكا فقط، وقد فتح هذا التوجه البلاغي الجديد الذي أنشأه الدكتور المصري عماد عبد اللطيف آفاقا واسعة للبحث في البلاغة وتحليل الخطاب، إذ عني بدراسة بلاغة الجمهور في الخطاب السياسي والتربوي والرياضي وخطاب المرض...، وأمام المتغيرات التي عرفها العالم في ظل جائحة كورونا(KORONA) لم يعد يسمح للناس بالتجمهر حماية لهم من المرض، فلجأت بعض الأندية الرياضية إلى الجمهور الافتراضي، وظهرت تطبيقات تكنولوجية جديدة مكنّت من التشجيع عن بعد، والحضور إلى الميادين الرياضية بشكل افتراضي، ومن ثم انتقلت الاستجابات البلاغية الحية إلى استجابات بلاغية افتراضية.

وقبل أن نباشر الحديث عن بلاغة الجمهور الافتراضي الرياضي، ونحلل بعض استجاباته المتنوعة في ظل جائحة كورونا(KORONA) يمكننا أن نطرح بعض الأسئلة البحثية التي سنحاول الإجابة عنها في هذه الدراسة:

- ✓ ما المقصود بالجمهور الافتراضي الرباضي؟
- ✓ ماهي أنواع استجابات الجمهور الافتراضي في ظل جائحة كورونا؟
- ✓ كيف تسهم استجابات الجمهور الرياضي الافتراضي في تشكيل هوية الجماهير؟
- ✔ ما دور استجابات الجمهور الرياضي الافتراضي في محاربة التمييز، ورفض الظلم؟
  - ✓ كيف تجمع استجابات الجماهير الرباضية الافتراضية بين الإقناع والإمتاع؟

## 1-1 بلاغة الجمهور الرباضي الافتراضي، المفهوم والخصائص

سننطلق في هذه الدراسة مما قدّمه الدكتور عماد عبد اللطيف نظريا وتطبيقيا حول الموضوع، من خلال عدة دراسات أهمها دراسته الموسومة بـ "بلاغة جمهور كرة القدم، وجمهور تأسيس نظري ومثال تطبيقي"؛ إذ يرى الباحث أن استجابات جمهور كرة القدم، وجمهور الرياضة عموما، المنتَجة في سياقات الرياضة هي موضوع البحث البلاغي بوصفها علاماتٍ

تنجِز الإقناع والتأثير والإمتاع في الفضاء العمومي، سواء أكانت هذه العلامات لغوية مثل: هتافات الجماهير ولافتاتهم وأناشيدهم وشعاراتهم وتعليقاتهم على الأنترنيت وغيرها، أم علامات غير لغوية مثل: التصفيق والصفير والضجيج والصور التي يرفعونها، وبخلاف المقاربات السابقة لكرة القدم، تعنى بلاغة الجمهور بدراسة الاستجابات المنتجة في الفضاءات الحية أو الافتراضية أو والمنتجابات البلاغية المنتجة في الفضاءات الافتراضية.

وتتميز استجابات الجمهور الافتراضي بمجموعة من الخصائص، نذكر من بينها<sup>8</sup>:

- الآنية: تمكن التطبيقات التكنولوجية الحديثة الجمهور في الفضاءات الافتراضية من التفاعل الآني؛ إذ أضحت في الوقت الراهن تُوزَّع وتُستَهلك تقريبا في الزمن نفسه لتوزيع الرسالة الأصلية، فيمكن للجمهور الرياضي الافتراضي أن يشاهد المباراة وفي الوقت نفسه يبدى استجاباته المتعددة.
- ضعف الخضوع للرقابة وإعادة المعالجة: تتمتع الاستجابات الراهنة بقدر كبير من الحرية والنفاذ، فرغم وجود بعض أشكال الاستبعاد المنظّم لبعض الاستجابات، تبقى قليلة بالمقارنة مع القيود القديمة، فليست هناك مراقبة صارمة ومضبوطة؛ لذلك نجد تعليقات باللغة الفرنسية والعربية والعامية... وأحيانا نعثر على تعليقات خادشة للحياء...
- ضخامة حجم الاستجابات وتعدد أنواعها: تتجاوز أحيانا استجابات الجمهور الافتراضي حجم الرسائل الأصلية، وتتعدد؛ فقد تأخذ شكل رسائل لغوية أو شكل تسجيلات مسموعة أو مرئية أو شكل رسائل بصرية مثل اللوحات أو الإشارات الحركية؛ فبفضل سهولة التواصل التي توفرها التطبيقات التكنولوجية الحديثة، يمكن للجمهور أن يتفاعل مع المباريات بشتى أنواع الرسائل ويسمح له بالتعبير عن استجاباته مرات عديدة دون أن يبذل مجهودا كبيرا.

- قابلية تجهيل المصدر وصعوبة التتبع: أتاحت وسائل الاتصال الإلكترونية الحديثة إمكانيات عديدة لتجهيل مصدر استجابات الجمهور، فالأسماء المستعارة والرموز، وغيره مما يجعل هوية منتج الاستجابة أحيانا كثيرة مجهولة سواء من حيث العمر أو الجنس...، وقليلة هي المواقع التي تطلب معلومات حقيقية وصادقة، مما يتيح حرية كبيرة في الاستجابة.
- سهولة القابلية للحصر والقياس: يسهل قياس استجابات الجمهور وحصرها في الفضاء الافتراضي فتعليقات الجمهور على الخطاب الأصلي، وإعادة إرساله ووضعه أو حذفه من دائرة التفضيلات وغيرها من الأفعال يمكن قياسها وحصرها وتفسير العلاقة بينها وبين الخطابات الأصلية.

## 2- سيميائية الأيقونات وبلاغة الجمهور الرياضي الافتراضي.

يعد العصر الحالي عصر الصورة بامتياز، إذ أصبح بإمكان صورة واحدة أن تغني عن عدد كثير من الكلمات، وتصل إلى الجمهور بسهولة كبيرة. وتتعدّد أشكال الصور؛ فمنها الثابتة والمتحركة والصورة الشعرية، والصورة الذهنية، والرقمية والخطية...، وقد مرّت الصورة عبر مراحل عدة؛ بدءا من الصورة الثابتة مرورا بالصورة المتحركة وصولا إلى الصورة الرقمية. وتختص الصورة بمجموعة من الخصائص والميزات؛ إذ تفهم من طرف الجميع، بصرف النظر عن الاختلافات اللغوية والعقدية وغيرها، كما تحمل الصورة معانٍ كثيرة وعائمة لولا اقترانها أحيانا بعلامات لغوية تحصر التأويل وتقيده. وسواء أكانت الصورة موحشة أم مخفّفة عن النفس، مدهشة أم فاتنة، يدوية أم آلية، ثابتة أم متحركة، بالأبيض والأسود أم بالألوان، صامتة أم ناطقة، فإنها تمارس الفعل وتحثّ على ردّ الفعل "، واستجابات الجمهور الرياضي الافتراضية بمختلف أشكالها تمارس بدورها الفعل وتحث على ردّه؛ كما تنهض بوظائف متعددة.

#### 2-1 سيميائية الأيقونات الرياضية الثابتة والمتحركة

لا أحد اليوم يستطيع أن ينكر أننا نعيش في عصر ثقافة ما بعد المكتوب عصر الصورة والمجتمع الفرجوي، والصورة بمختلف ألوانها، وفي كل المجالات ليست محايدة، بل تحمل أهدافا ورسالة 1. وعلى غرارا الأنساق اللسانية أصبحت الصورة إلى جانب الحركة واللون والصوت وغيره من العلامات الأساسية للتواصل بين الناس. وسندرس في هذا المستوى علامات بصرية من منظور تحليل الخطاب؛ تمثل الجمهور الرياضي الافتراضي، وذلك بالوقوف على أهم الوظائف التي تقوم بها.

تشبه العلامة البصرية نظيرتها اللغوية؛ فكلاهما بنية محكومة بمبدإ التأليف؛ لذلك يجب الاهتمام بالعناصر التي تتحكم في تأليفها، ونعني بذلك الوقوف على ما يثير اهتمام الرؤية قصد إعادة بناء مسار العين حول الصورة. يجب، إذن، البحث عن خطوط القوة؛ أي العناصر التي ندرك حدسا أنها الأكثر أهمية في الصورة إما لأنها مضاءة أو ملونة أو غريبة، فهي تثير رؤيتنا لأنها تختلف عن العناصر الأخرى المجاورة .

ولعل أبرز ما يثير انتباهنا في العلامة البصرية الثابتة هو اللون؛ إذ إن اللونين الأبيض والأخضر يَربطان بخط متخيَّل بين الشخصيات والأشياء التي تتكون منها الصورة. إنها نقطة تلاقي هذه العناصر، وهو ما يسمح بتحديد البعد والعمق وأثر العمق، ويسهم البعد في تحديد سلّم الشخصيات والأشياء، أي أهمية هذه الأشياء داخل نسيج الصورة 13.

يرتبط إنتاج الصورة بتحقيقها لوظيفة، فهي تسهم في تقديم خبر أو انطباع إستيتيقي أو في التأثير في المشاهد أو في إنتاج معنى من المعانى؛ بمعنى أنها تندرج في إطار التواصل، إذ يتم توظيف المرئي في الصورة للسيطرة على المتلقي من أجل تمرير اللامرئي إلى خانة اللاوعي. وتبقى الوظيفة المهيمنة FONCTION BOMINANTE هنا هي الوظيفة التعبيرية FONCTION في الوظيفة المهيمنة في الموليفة التعبيرية خلال التركيز على ملامحه، التي تدل على الانشراح والسرور.

ويندرج اللون في التحليل السيميائي للصورة ضمن المكون الكروماتي، وهو من المستويات التي أيندرج اللون في الصورة التي بين أيدينا شُيد على أساس التناغم بين الشخصيات التي تؤثث الصورة، وهو ما أسهم في تشكيل هويّة الجمهور الرياضي الافتراضي للفريق ؛ لأن اللونين الأبيض والأخضر يرمزان إلى لون نادي بوروسيا مونشنغلادباخ، ناهيك عن البعد العاطفي للون؛ الذي أدى، بدوره، إلى خلق سلوك لدى المتفرج؛ يتمثل في حثه على الانخراط الفعلي في تشجيع الفريق والافتخار به، من خلال إشراكه وجدانيا في حبّ الفريق ودعمه، السيما أن اللون هنا يوحّد جل الجماهير الافتراضية، وهو ما يولّد روحا جماعية لدى مختلف مكونات النادي الرياضي، السيما إذا استحضرنا سياق المرض الذي خلق هذا النوع من الجمهور الافتراضي، بوصفه استراتيجية تضامنية من طرف الجمهور العي مع النادي الرياضي، عم النادي الرياضي.

ولا يفوتنا في تحليل هذه الصورة الثابتة أن نقف عند الاختيارات التي توجد لدى المتلفظ لإنجاز الصورة، فإذا كان التأطير هو المسافة التي يتخذها المصور من الموضوع الذي يريد أن يعالجه، ويمكن أن يدرج مجموعة من اللقطات، وكل لقطة يمكن أن تحمل دلالة أو انفعالا معينا، وذلك جلي من خلال اللقطة القريبة المفتوحة التي التقطتها عدسة الكاميرا لكل متفرج على حدة؛ هذا النوع من اللقطات الذي يتيح لنا إمكانية مشاهدة صدر الموضوع، وفي ذلك تقديم للشخصية وإبراز لأهميتها، واللقطات القريبة عموما في هذه الصورة وُظِفت لوصف انفعالات الجمهور الرياضي الافتراضي، وهو ما تؤكد عليه الفرحة المرسومة على وجوه أغلب المتفرجين الافتراضيين، وكذا الأفواه الفاغرة كناية عن تشجيعاتهم المتواصلة خصوصا إذا استحضرنا الخلفيات الصوتية الافتراضية المؤثرة من هتاف وصفير وضجيج افتراضيين خلال فترات اللقاء.

وإذا عدنا مرة أخرى إلى الصورة الثابتة نفسها، وأردنا أن نحلّلها في ضوء زوايا الكاميرا، فيمكن القول إن زاوية الكاميرا في هذه الصورة، هي زاوية محايدة؛ لأنها جاءت على مستوى كامل ومواجه بالضبط للموضوع على مستوى نظرته لنفسه 14 ؛ ومن ثم فهي زاوية غير منحازة،

وليست تحريضية بخلاف زوايا الكاميرا الأخرى، وهي هنا تنقل لنا الموضوع بتقريرية تامة، وتعطى المشاهد إحساسا بأنه يشاهد الأشياء مباشرة.

وتتميز الصورة المتحركة عن نظيرتها الثابتة بمجموعة من الخصائص؛ نذكر من بينها:

الآنية: تتيح التطبيقات التكنولوجية الحديثة مثل ميكروسوفت تيمز (MICROSOFT TAEMS) وغيره، التفاعل الآني للجمهور، عكس الصور الثابتة، التي تكون مهيأة مسبقا، كما أن الاستجابات فها نمطية ومنتقاة ومتحكم فها.

الدينامية: يمَكن التواصل المباشر للجمهور الرياضي الافتراضي عبر التطبيقات التكنولوجية الجديدة من النقل المباشر لصورة الموضوع/ المتفرج، إضافة إلى حركته وصوته وإشاراته، مما يضفي نوعا من الدينامية على الصورة المتحركة؛ إذ تشكل الصورة والحركة والصوت كلا منسجما.

التفاعلية: يستطيع الجمهور الرياضي الافتراضي أن يتفاعل بشكل متجدد ومباشر مع ما يشاهده، مستعملا في ذلك تعبيرات الجسد، والصوت، والحركة، والشعارات، واللافتات.

واخترنا لدراسة الصورة المتحركة لقطات عامة متسلسلة لجمهور رياضي افتراضي في إحدى ملاعب كرة السلة الأمريكية المعروف اختصارا بـ"NBA"، وتتوفر فيها كل الخصائص التي سبق ذكرها؛ من آنية ودينامية وتفاعلية، ويتضح ذلك من خلال تغيّر ملامح بعض المتفرجين من لقطة إلى أخرى، وكذلك قيام بعضهم بحركات تفاعلية. وعموما فاللقطات العامة أو الكلية تغطي مشهدا عاما بصيغة بانورامية، إنها لقطة وصفية صرفة <sup>15</sup>، واستخدمت، هنا، لوصف التعبيرات الجسدية للجمهور الرياضي الافتراضي على امتداد زمن المباراة، كما أنها أعطت حرية كبيرة للشخصيات؛ إذا أتاحت حركة الكاميرا للشخصية مغادرة المشهد/المقعد الافتراضي، وهو ما مكّن المشاهد من تتبع حركاتها، ومن ثمة اكتسبت الأحداث صبغة سردية؛ لأنها هذا النوع من حركات الكاميرا ينقل لنا الأحداث متسلسلة؛ إذ تكون الصورة الأولى سببا للصورة التي تلها.

#### 2-2 بلاغة الجمهور الرباضي الافتراضي:

استهدفت بلاغة الجمهور منذ تدشينها تمكين الجمهور من مقاومة الخطابات السلطوية التي تهدف إلى فرض هيمنة المتكلم وتلاعبه بالمخاطب، وقاومت التصور المهيمن للبلاغة العربية بوصفها علما يخدم المتكلمين الراغبين في إنجاز الإقناع والتأثير اللذين استعملا عادة في الفضاءات السياسية العمومية لغرض السيطرة على السلطة، والاحتفاظ بها وإضفاء الشرعية عليها، وقد راهنت بلاغة الجمهور على أن علم البلاغة يمكنه أن يتحول من خدمة المتكلم إلى خدمة المخاطبين أفي ومن ثم الفتت الدراسات والأبحاث في هذا الموضوع إلى الجمهور في الساحات والميادين الحقيقية والافتراضية، بوصفه منتجا للخطاب، عبر الانكباب على دراسة استجاباته المختلفة؛ لغوبة كانت أم غير لغوبة.

وقد حظي الجمهور الرباضي نفسه بدراسات همّت تحليل استجاباته المتنوعة، سواء في الفضاءات الحقيقة أو الافتراضية.

## 2-2-1 الحيز الافتراضي الرباضي بوصفه فضاء بلاغيا:

يُعرّف الفضاء البلاغي بوصفه فضاءً يتم فيه الصراع بين بلاغات وخطابات السلطة والجمهور، وقد يكون في مؤسسات رسمية مثل البرلمان، ووسائل الإعلام المختلفة. وينشأ هذا الصراع في فضاءات افتراضية تعجز السلطة عن التحكم فيه وفي نتائجه، كما يمكن أن ينشأ هذا الصراع في ميادين حقيقية مثل الساحات<sup>17</sup>. وقد انطلقت هذه الصراعات بين الجمهور والسلطة من الميادين العمومية الحقيقية، ثم انتقلت إلى العالم الافتراضي، كما هو الشأن بالنسبة للجمهور الرياضي الافتراضي.

وإذا سلّمنا أن التطبيقات الافتراضية التي تسمح للجمهور الرياضي بحجز مقاعد افتراضية هي فضاءات بلاغية تتم فيها الصراعات بين خطابات السلطة والجمهور، فإن الصور المتحركة قيد الدراسة خطابات ميدانية تعكس الصراعات ونتائجها، وقد احتفت هذه العلامات الدالة بالحرية وشعاراتها وأيقوناتها.

#### 2-2-1 بلاغة الحربة:

إن التكنولوجيا التي أتاحت لشرائح محدودة من الناس التسلّط على عقل البشريّة بأكمله، هي ذاتها التي أعطت في العقد الأخير أملا للتخلص من هذا التسلُّط؛ إذ تزايدت المساحة التي يستطيع بواسطتها الفرد العاديّ في أيّ مكانٍ من العالم أن يستجيب بفاعليّة لرسائل الإعلام الجماهيريّ، وأن يبثّ في المقابل رسائله الشخصيّة على نطاق واسع، ربّما لا يقلّ مدّا في بعض الأحيان عن مدى الرسالة الأصليّة. وذلك بفضل

انتشار وسائط الاتصال التفاعليّة؛ مثل الصحف الإلكترونيّة، التي تتيح تعليقات الجمهور، وبرامج التلفزيون التي تتيح التعليق الآنيّ على بجّّا، إمّا على مواقعها الإلكترونيّة وإما عبر الرسائل الإلكترونيّة التي تظهر في الأشرطة التفاعليّة أسفل الشاشة، ومواقع البثّ الشخصيّ للمقاطع المرئيّة والمصوَّرة مثل يوتيوب، والإذاعات الشخصيّة التي تُبتّ مباشرة على الإنترنت، وصفحات الإنترنت الشخصيّة، سواء أكانت في شكل مدونات أم مواقع شخصيّة، والحسابات الشخصيّة في مواقع التواصل الاجتماعيّ على الفيس بوك أو تويتر<sup>18</sup>، أو التطبيقات التكنولوجية المستحدثة للتواصل عن بعد؛ مثل ميكروسوفت تيمز وزووم وغيرهما.

لم يعد الجمهور اليوم متلقيا سلبيا كما كان في السابق، بل أصبح فاعلا ومنتجا يبدي رأيه ويشهره في وجه الجميع، ويحتج على بلاغات السلطة ببلاغات مضادة تستطيع هي الأخرى التأثير في الرأي العام، وتغيره. وفي هذا السياق، وأمام التحولات الجذرية التي عرفها العالم في مستهل السنة الماضية بفعل اجتياح وباء كورونا لجميع دول العالم، فرضت الأنظمة السياسية الحجر الصحي على عموم المواطنين، في جل دول العالم، محاولة الحد من انتشار هذا الوباء والتقليل من حجم الإصابات، وهددت كل من يخرق هذا الحجر بعقوبات زجرية، وجنّدت لتفعيل ذلك كل قواها لنشر خطابها السلطوي. وأمام تفاقم الوضع ضاق الناس ذرعا بالحجر الصحي، لما له من عواقب مادية ونفسية على الجميع، فبدأ الجمهور بالاحتجاج رغبة في الانعتاق من ربقة هذا السجن.

ويعد قرع الصحون والطناجر من بين أشكال الاحتجاجات السلمية التي قامت بها شعوب العالم في مختلف الدول لمناهضة السطلة والاستبداد، ليسمع صوت وجعهم عاليا. وينسب

البعض هذه الظاهرة إلى شيلي عام 1971 خلال فترة حكم سلفادور أليندي، بعدها أصبح هذا الشكل الاحتجاجي شائعا مع تولي الديكتاتور أوغستو بينوشيه، ويقول آخرون إنه انطلق في الجزائر خلال الثورة ضد المستعمر الفرنسي، وفريق ثالث يرده إلى أعوام ما قبل الميلاد. وقد علقت صحيفة "لوموند" الفرنسية على طقس "قرع المهارس"، أي قرع الأواني، في الجزائر واعتماده خلال الحراك الشعبي، مذكرةً بأنه كان "سلاح التعبئة" ضد الاستعمار الفرنسي عام 1960.

لكن الثابت أنه أكثر انتشاراً في أمريكا الجنوبية، خاصةً فنزويلا والأرجنتين وشيلي وكولومبيا وأوروغواي والإكوادور وكوبا وبيرو والبرازيل. ويمتاز هذا الشكل الاحتجاجي بأنه يمكّن حتى أولئك الذين يخشون الخروج إلى الساحات أو لا يستطيعون ذلك، من التعبير عن موقفهم من المنازل 19. وهذا ما يهمنا في هذه الدراسة وليس تحديد أصل هذا الشكل الاحتجاجي الحضاري؛ أي الوقوف على دلالة هذا الشكل الاحتجاجي عند الجمهور الرياضي الافتراضي في سياق الحجر الصحى.

وإذا عدنا إلى العلامات البصرية المتحركة قيد الدراسة واستحضرنا السياق العام الذي دارت فيه أطوار المباراة بين فريقي "لوس أنجلس لايكرز" و "ميامي هيت" في شهر أكتوبر من العام الماضي (2020) ونظرنا إلى المتفرجتين اللتين تقرعان على آنيتين من أواني الطبخ يسهل علينا القبض على معنى هذه الحركة الاحتجاجية. فقد عرفت عدد من الولايات في أمريكا احتجاجات عنيفة على التدابير الخانقة للحجر الصعي، وخرج الناس إلى الشوارع دون كمامات للتعبير عن رفضهم للوضع. وانتقلت هذه الاحتجاجات من الميادين الحقيقية إلى العالم الافتراضي، كما هو الشأن في هذه الصور المتحركة، إصرارا من الجمهور الافتراضي، على إيصال خطابه إلى الجميع، وانخراطه في الاحتجاج للتأثير في السلطة قصد تعديل سلوكها، والسماح له بالخروج، ومن ثَمَّ يتحرّر من قيود الحجر الصعي التي أرهقته.

## 2-2-1-2 بلاغة المجابهة والصراع:

أصبحت الفضاءات الافتراضية الرياضية لاسيما في ظل التواصل عن البعد الذي فرضته جائحة كورونا فضاءات بلاغية لصراع بلاغات؛ بلاغة سلطة متحكمة في زمام الخطاب، وبلاغة

جمهور افتراضي يريد انتزاع تحكم بلاغة السلطة في الحيز البلاغي، عن طريق تقديم بدائل تحررية مقاومة لبلاغة السلطة، ومن ثم يحتدم الصراع البلاغي على شكل بلاغات وبلاغات مضادة 60. وقبل أن نشرع في تحليل الإرسالية اللغوية \*« BLACK LIVES MATTER » لابد أن نقف عند السياق الذي ظهرت فيه؛ إذ يتطلب تحليل هذه الإرسالية اللغوية استدعاء آليات المنظور التداولي؛ فالخطاب يستوجب عموما وجود مرسِل ومرسَل إليه؛ لأن إنتاج الخطاب من للذن المتكلم، وفهمه من جهة المخاطب، عمليتان لا انفصال لإحداهما عن الأخرى.

ويمثّل المخاطِب الذات الفاعلة، التي تنتج الخطاب؛ لأنه هو الذي يتلفّظ به، ويجسّد ذاته من خلال بناء خطابه، وهو من يوظّف اللغة في مستوياتها المختلفة، بتفعيلها في نسيج خطابه، ذلك التفعيل الذي ينوّع طاقاتها الكامنة، ويدرك ذلك بإنتاجه خطابات متنوعة أويعدّ المخاطَب من أهم الركائز الأساسية في التداولية؛ لأنها تبحث في قصد المتكلّم وفي طريقة استعمال اللغة في الخطاب.

وتتحدد هوية المخاطب في هذه الإرسالية اللغوية من خلال لفظ السود/BLACK الذي يشير إلى المواطنين الأمربكيين أصحاب البشرة السوداء، فهم من ينادون بالمساواة وبنبذون العنصرية.

ويشكّل المخاطَب الطرف الآخر الذي يوجّه إليه المخاطِب خطابَه عمدا؛ فهو الذي يتلقى المشفرة، وعليه أن يفك رموزها، والمخاطب العيني المباشر هنا هو السلطة الأمريكية. وبالإضافة إلى المخاطب السابق يتوجه المتكلم بهذه الإرسالية اللغوية إلى كل الجمهور الافتراضي الذي يشاهد المباراة، بالإضافة إلى مخاطب ثالث وهو كل متلق مؤهل للتواصل معه، ساعيا إلى الوصول به على الاقتناع بأطروحته.

وفي هذا السياق ينبغي - حسب إميل بنفنست Émile Benveniste - أن يُفهَم الخطاب في معناه الواسع: بوصفه كل ملفوظ يفترض مخاطِبا ومخاطَبا، ويكون للأول نية التأثير في الثاني بطريقة معينة، 22. وغاية المخاطِب من هذه الإرسالية اللغوية هي التأثير في السلطة الأمريكية قصد تعديل سلوكاتها الاضطهادية ضد السود والمساواة بين الجميع بغض النظر عن اللون أو العرق...

يسعى تحليل الخطاب إلى ربط الملفوظات بسياقها، وفي أغلب الأحيان، يحدّد تحليل الخطاب بهذه الصفة، لكنه لا يدرس الملفوظات بشكل محايث، كي يربطها، بعد ذلك، بالمعايير

المختلفة (الخارجية) السياقية: بل على النقيض من ذلك، يسعى إلى الإحاطة بالخطاب، بوصفه نشاطا غير مفصول عن هذا السياق<sup>23</sup>، وسنركز في هذه الدراسة على السياق المقامي لأهميته؛ إذ يحيلنا إلى زمن الاحتجاجات التي أعقبت موت المواطن الأمريكي "جورج فلويد" على يد شرطي أبيض، هذه الاحتجاجات التي واجهتها السلطة بعنف شديد، وامتد الصراع والمقاومة من طرف الشعب إلى المواقع الإلكترونية وشاشات التلفاز، وجل الفضاءات الافتراضية، مما جعل الرأى العام الدولي يتعاطف مع هذه القضية الإنسانية.

والمركز الإشاري للإرسالية اللغوية BLACK LIVES MATTER، مؤطر ضمنيا بفضاء فرجوي احتفالي/ملعب كرة السلة، بين متكلم/حركة "حياة السود مهمة" ومخاطب/السلطة الأمريكية، في فضاء مكاني وزماني/مسرح المباراة وزمن إجرائها.

يشكل، إذن، (هاشتاغ) حركة "حياة السود مهمة"\* احتجاجا رقميا ناجحا لمناهضة العنصرية بشكل سلعي وحضاري رغم عنف السلطة الأمريكية، وقد واجهت السلطة هي الأخرى هذا الهاشتاغ الجماهيري ببلاغات مضادة، عندما تعرّض اثنان من أفراد الشرطة في مدينة "فيرغسون" بولاية "ميزوري "الأمريكيّة لإطلاق نار، إذ تمّ إنشاء "هاشتاغ" حياة الزرق مهمّة BLUE LIVES MATTER، في إشارة إلى حياة ضباط الشرطة من قبل أنصارهم.

تأخذ الإرسالية اللغوية BLACK LIVES MATTER حيزا مكانيا مهما وسط الملعب، بجانب الجمهور الافتراضي الرياضي، ورغم المساحة الضيقة التي يشغلها، فإن حضورها بخط مضغوط في هذا المكان يجعلها لافتة للانتباه، ويعطها أهمية كبيرة، واللون الأسود الذي تلوّن به هذا الهاشتاغ يرتبط بالوعد بحياة متجددة كالليل الذي يَعِدُ بالفجر...، وفي تأثيره في النفس الإنسانية يولّد اللون الأسود الإحساس بالكثافة والثقل<sup>24</sup>، وهي المعاني نفسها التي تحملها هذه الإرسالية اللغوبة.

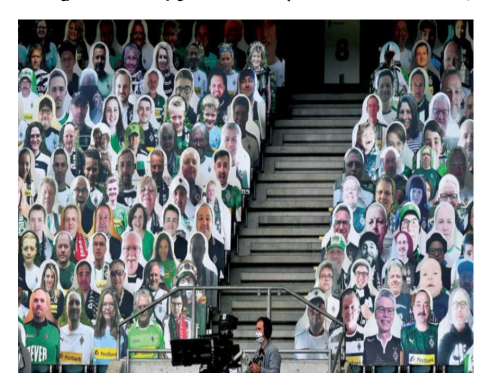
#### خاتمة:

لم تسلم الفضاءات الرياضية الافتراضية بوصفها فضاءات بلاغية من المواجهة والصراع بين الجمهور والسلطة في مختلف دول العالم، إذ تنوعت الاستجابات بين الأيقونات الثابتة

والمتحركة والإرساليات اللغوية، وعبرت بشكل واضح عن لسان حال الجمهور الافتراضي، الذي لا يقل شراسة عن الجمهور في الساحات والميادين الحقيقية، لاسيما أن الإنسان في عصرنا الحالي أصبح يقضي جل وقته في هذا العالم الجديد لسهولة التواصل فيه.

#### الملحقات:

ملحق(1): صورة ثابتة لجماهير افتراضية من ورق في مباراة بروسيا مونشغلادباخ ويونيون برلين الألمانِيَيْن بتاريخ 2020/06/06



ملحق(2): صور متحركة لمتفرجتين افتراضيتين تقرعان على "صحنين" بإحدى ملاعب الدوري الأمريكي لكرة السلة "NBA" في أكتوبر 2020







ملحق(3): الأيقونة اللغوية "BLACK LIVES MATTER "



#### لائحة المصادر والمراجع:

- أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ ( البيان والتبيين)، تحقيق وشرح عبد السلام محمد هارون، الجزء الأول .
  - ابن منظور (لسان العرب) الطبعة الأولى الأولى، الجزء الثامن، بيروت 1968، دار صادر للطباعة والنشر.
  - عماد عبد اللطيف (بلاغة جمهور كرة القدم، تأسيس نظري ومثال تطبيقي) مجلة العمدة، العدد السادس، جانفي 2019.
- عماد عبد اللطيف (تحليل الخطاب بين بلاغة الجمهور وسيميائية الأيقونات الاجتماعية) مجلة فصول العدد 84/83 خريف/ شتاء 2013/2012، الهيئة المصرية العامة للكتاب.
  - ربجيس دوبري(حياة الصورة وموتها) ترجمة فريد الزاهي، أفريقيا الشرق،
- قدور عبد الله ثاني (سيميائية الصورة ، مغامرة سيميائية في أشهر الإرساليات البصرية في العالم) دار الغرب للشر والتوزيع.
- فران فينتورا، ترجمة علاء شنانة (الخطاب السينمائي لغة الصورة) منشورات وزارة
   الثقافة المؤسسة العامة للسينما في الجمهورية السورية دمشق عام 2012.
- سعيد العوادي (البلاغة الثائرة خطاب الربيع العربي عناصر التشكل ووظائف التأثير) ، دار شهريار، الطبعة الأولى 2017.
- صلاح حاوي وعبد الوهاب صديقي (بلاغة الجمهور مفاهيم وتطبيقات) ، دار شهريار، الطبعة الأولى 2017.
  - عماد عبد اللطيف (بلاغة الحرية معارك الخطاب السياسي في زمن الثورة) التنوير للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى 2013.

- عيسى عودة برهومة (تمثلات اللغة في الخطاب السياسي) مجلة عالم المعرفة، العدد الأول، المجلد 36، يوليوز-سبتمبر 2007.
  - كلود عبيد(الألوان، دورها تصنيفها، مصادرها، رمزيتها، ودلالتها) مراجعة الدكتور محمد حمود، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى 2013.
    - عماد عبد اللطيف (من الوعي إلى الفعل، مقاربات معاصرة في مقاومة الخطاب السلطوى) جامعة القاهرة
  - Dominique, Mangueneau, (Les termes clés de l'analyse du discours), Edition du seuil, février 1999.
  - Émile Benveniste (Problèmes de linguistique générale), Éditions
     Gallimard, 1966.
  - Andrew Livingstone, Martina Schreiber, Clifford Stott, Otto Adang
     (TACKLING FOOTBALL HOOLIGANISM A Quantitative Study of Public
     Order, Policing and Crowd Psychology), Psychology, Public Policy, and Law
     2008, Vol. 14, No. 2.

## المواقع الإلكترونية:

## https://sptnkne.ws/AsfC

#### المحاضرات:

عبد المجيد النوسي (المحاضرة الأخيرة في مادة السيميائيات) الفصل السادس، سنة 2018، شعبة اللغة العربية، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة شعيب الدكالي بلجديدة، المغرب.

#### الهوامش والإحالات:

<sup>1</sup>- Andrew Livingstone, Martina Schreiber, Clifford Stott, Otto Adang (TACKLING FOOTBALL HOOLIGANISM A Quantitative Study of Public Order, Policing and Crowd Psychology), Psychology, Public Policy, and Law 2008, Vol. 14, No. 2, 116.

<sup>2</sup>- Andrew Livingstone , Martina Schreiber ,Clifford Stott, Otto Adang ,Op.Cit 115–141 ، مقاومة الخطاب السلطوي) جامعة القاهرة، عماد عبد اللطيف ( من الوعي إلى الفعل، مقاربات معاصرة في مقاومة الخطاب السلطوي) جامعة القاهرة، ص 578.

 $^{4}$  -  $^{1}$  بن منظور (لسان العرب) الطبعة الأولىالأولى، الجزء الثامن، بيروت 1968، دار صادر للطباعة والنشر، ص 420.

 $^{-1}$  أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ ( البيان والتبيين)، تحقيق وشرح عبد السلام محمد هارون، الجزء الأول ، ص  $_{-1}$ 

<sup>6</sup> - عماد عبد اللطيف، ماذا تقدم بلاغة الجمهور؟ الإسهام، الهوية المعرفية، النقد، (بلاغة الجمهور مفاهيم وتطبيقات) تحرير وتقديم صلاح حاوي وعبد الوهاب صديقي، دار شهريار، الطبعة الأولى 2017 ص 19.

 $^{7}$  - عماد عبد اللطيف (بلاغة جمهور كرة القدم، تأسيس نظري ومثال تطبيقي) مجلة العمدة، العدد السادس، جانفي 2019، ص 14.

<sup>8</sup> - عماد عبد اللطيف (تحليل الخطاب بين بلاغة الجمهور وسيميائية الأيقونات الاجتماعية) مجلة فصول العدد 84/83 خربف/شتاء 2013/2012، الهيئة المصربة العامة للكتاب، ص 515

<sup>9</sup> - عماد عبد اللطيف (المرجع نفسه) ص 516.

10-10 - ربجيس دوبري(حياة الصورة وموتها) ترجمة فريد الزاهي، أفريقيا الشرق، ص ص10-11

11 - قدور عبد الله ثاني(سيميائية الصورة ، مغامرة سيميائية في أشهر الإرساليات البصرية في العالم) دار الغرب للشر والتوزيع، ص 19

12 - عبد المجيد النوسي( المحاضرة الأخيرة في مادة السيميائيات) الفصل السادس، سنة 2018، شعبة اللغة العربية، كلية الآداب والعلوم الإنسانية ، جامعة شعيب الدكالي بلجديدة، المغرب.

13 - عبد المجيد نوسي، (نفسه).

14 - فران فينتورا، ترجمة علاء شنانة (الخطاب السينمائي لغة الصورة) منشورات وزارة الثقافة – المؤسسة العامة للسينما في الجمهورية السورية دمشق عام 2012، ص 114

15 - فران فينتورا، ترجمة علاء شنانة (المرجع نفسه) ص 52.

16 - عماد عبد اللطيف بلاغة الجمهور ودراسة الخطاب السياسي ملاحظات منهجية (البلاغة الثائرة خطاب الربيع العربي عناصر التشكل ووظائف التأثير) إعداد وتقديم سعيد العوادي، دار شهريار، الطبعة الأولى 2017، ص ص 12-13.

17 - عبد الوهاب الصديقي، بلاغة الجمهور مفاهيم وقضايا (بلاغة الجمهور مفاهيم وتطبيقات) تحرير وتقديم صلاح حاوي وعبد الوهاب صديقي، دار شهربار، الطبعة الأولى 2017، ص 132

- 18 عماد عبد اللطيف (بلاغة الحربة معارك الخطاب السياسي في زمن الثورة) التنوير للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى 2013، ص 58
  - ZAHRA AL-amir- 19 (الموقع الإكتروني نفسه)
  - <sup>20</sup> عبد الوهاب الصديقي، بلاغة الجمهور مفاهيم وقضايا (بلاغة الجمهور مفاهيم وتطبيقات) تحرير وتقديم صلاح حاوي وعبد الوهاب صديقي، دار شهربار، الطبعة الأولى 2017، ص 127.
- <sup>21</sup> عيسى عودة برهومة (تمثلات اللغة في الخطاب السياسي) مجلة عالم المعرفة، العدد الأول، المجلد 36، يوليوز- سبتمبر 2007، ص124
- <sup>22</sup>- Émile Benveniste (Problémes de linguistique générale), Éditions Gallimard, 1966 ,pp 241-242
- <sup>23</sup>- Dominique, Mangueneau, (Les termes clés de l'analyse du discours), Edition du seuil, février 1999, P27.
  - <sup>24</sup> كلود عبيد(الألوان، دورها تصنيفها، مصادرها، رمزيتها، ودلالتها) مراجعة الدكتور محمد حمود، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، 2013 ص 71

# صورة الولي من الهوية إلى التقديس مقاربة بلاغية لصلحاء الزاوية الشرقاوية

## The image of the Saints , from identity to sanctification Rhetorical approach to Saints, the eastern corner

د. محمد أفيلال أستاذ اللغة العربية،

## وزارة التربية الوطنية والتعليم العالي والبحث العلمي وتكوين الأطر، المغرب. med72.afailal@gmail.com

| تاريخ النشر: 2021/08/01 | تاريخ القبول: 2021/07/24 | تاريخ الإرسال:2021/07/15 |
|-------------------------|--------------------------|--------------------------|
|-------------------------|--------------------------|--------------------------|

#### Abstract:

If rhetoric, since its inception, has been linked to the public, then taking into account the recipient is one of the most important issues that have had a central place in the Sufi discourse, due to its connection and consistency with the mindsets and mindsets that interact with social services, dignity and the paranormal, where we face many rhetorical strategies and techniques that focus on the recipient or what is known The public eloquence of the authors of the lives of the saints and the righteous, which requires a rhetorical and interpretive study as a strategy in reading and understanding the lives of these righteous people and understanding them in a deep, far from superficial way.

In this study, we will seek to reveal the most important rhetorical strategies that made the public recognize the importance of Saints, the Moroccan eastern corner, in managing people's affairs and achieving peace.

**Keywords:** the recipient, rhetorical strategies, the eastern corner, identity, sanctification



إذا كانت البلاغة منذ نشأتها مرتبطة بالجمهور، فإن مراعاة المتلقي من أهم القضايا التي حظيت بمكانة مركزية في الخطاب الصوفي، وذلك لارتباطه وانسجامه مع العقليات والذهنيات التي تتفاعل مع الخدمات الاجتماعية والكرامات والخوارق، حيث نواجه عديدا من الاستراتيجيات والتقنيات البلاغية التي تركز على المتلقي أو ما يعرف ببلاغة الجمهور لمؤلفي سير الأولياء والصلحاء، والتي تستلزم دراسة بلاغية تأويلية باعتبارها استراتيجية في قراءة سير هؤلاء الصلحاء وفهمها فهما عميقا بعيدا عن السطحية.

وسنسعى في هذه الدراسة إلى الكشف عن أهم الاستراتيجيات البلاغية التي جعلت الجمهور يسلم بأهمية صلحاء الزاوية الشرقاوية المغربية في تسيير شؤون الناس وتحقيق السلم.

الكلمات المفتاحية: المتلقي، الاستراتيجيات البلاغية، صلحاء الزاوية الشرقاوية، الهوية، التقديس

#### تمہید:

مثلت الكتابة المنقبية الصوفية أفقا جديدا في البلاغة العربية حين انتهت إلى أهمية البعدين السلوكي والعملي وتأثيره في المتلقي، إذ إن سرد الأحداث وذكر الكرامات لرسم صورة نموذجية للصلحاء والأولياء استراتيجية بلاغية لها أهمية كبرى في التأثير والسيطرة على الجمهور المتلقي. لهذا يمكن اعتبار أن المدونة المنقبية مرجعية مهمة في الكشف عن بلاغة الخطاب الصوفي نظرا لأهمية هذه الكتب التي تجمع تراجم الأعلام الصوفية بنسبهم واسمهم ولقبهم وكنيتهم وأصلهم، وتحتفل بمحطات مسارهم الشخصي في تحصيل العلم، وتعتني بالسيرة الفردية في اكتساب الفضائل والقيم، والانخراط في جليل الأعمال، وتحمل جسام الأمور، ومشاركة السلطة المخزنية في تحقيق الاستقرار.

في هذه الدراسة سنسعى إلى مقاربة الصورة البلاغية المنقبية لصلحاء الزاوية الشرقاوية المغربية، وتأثيرها على أهواء الجمهور؛ أي التأثيرات العاطفية التي تظهره سيرة هؤلاء الصلحاء

الأولياء وردود أفعال الجمهور المريد، وذلك في ثلاث مراحل؛ مرحلة الاعتراف بالهوية، ثم مرحلة الإنجازات والخدمات، وأخيرا مرحلة التمجيد والتعظيم والتقديس.

## 1- بلاغة هوية شيوخ الزاوية الشرقاوية:

يراهن مؤلفو مناقب الزاوية الشرقاوية على عناصر الهوية الشخصية وما تخلقه من إثارة العواطف والأحاسيس لإقامة تواصل اجتماعي مع الجمهور المريد. فهذه الهوية يكسب الخطاب المنقبي شرعية الصلحاء في جلب الاعتقاد لطريقة الزاوية وأورادها، والسعي نحو كسب الجمهور المتلقى.

إن الشخص يتقمص هويته بأصله ونسبه واسمه في فضاء مجتمعي يعرف ظروفا وأحداثا ومنافسات وصراعات بين الذوات والقبائل والزوايا، وهوية شيوخ الزاوية الشرقاوية من خلال الكتب التي ألفت في حقهم  $^1$ ، والمصنفات التي تصدت لترجمتهم  $^2$ ، نجدها مكونة من هذه العناصر، هذا بالإضافة إلى شيوخ العلم والصلاح الذين تتلمذوا على أيديهم، والتلاميذ الذين أخذوا عنهم، والخدمات التي قدموها للمجتمع، والحكايات والكرامات التي رويت عنهم.

وإذا تفحصنا الخطاب المنقبي الشرقاوي نجده يقوم على جُماع هذه العناصر قصد إبراز الصورة الأخلاقية لشيوخ الزاوية لاستمالة الجمهور وإثارة انفعالاتهم من أجل كسبهم والفوز بثقتهم؛ فالأخلاق والانفعالات "هي أكثر النظريات البلاغية القديمة تماسكا وإحكاما" قلا . ومن أجل ذلك راهن مؤلفو الخطاب المنقبي الشرقاوي كثيرا على هوية صلحائهم، بل وعلها أسسوا مواد ترجمتهم. ولعل أبرز سمات هذه الهوية الأصل المشرقي، والنسب الشريف، والدلالة السيميائية للاسم الشخصي لأبرز شيوخ الزاوية.

#### 1-1- إثارة الأهواء بأهمية الأصل والنسب:

تحتاج كل هوية لأصل وجذر تبنى عليه، والجد الأول لشيوخ زاوية مدينة أبي الجعد المغربية أصله من المشرق $^{4}$ ، وبالضبط القبيلة العربية المشهورة بني جابر التي هي من عداد قبائل جشم، وهو الاسم الذي حملته مجموعة من القبائل المشرقية التي وفدت على المغرب واستوطنت به $^{5}$ ، وشيوخ الزاوية اشتهروا بلقب "الشرقي" أو "الشرقاوي" أو "شرقاوة" بتعبير

المجتمع المغربي، وإلى هذا الأصل نسبت زاوية مدينة أبي الجعد المغربية، التي أضحت تعرف إلى يومنا هذا بالزاوية الشرقاوية. وهو اللقب الذي زكى مكانة أفراد هذه الأسرة في المجتمع المغربي.

وإذا كان الأصل السبب الرئيس لشهرة شيوخ الزاوية الشرقاوية، والذي به سيعرفون، وسيجعلهم يحتلون مكانة خاصة في المجتمع المغربي، فإن الانتماء إلى آل البيت وصحابة رسول الله $^{0}$ ، سيكسب الشيوخ صفة الشرفاء، ويلحق الأحفاد بالأجداد $^{7}$ ، ويجعل لهم مكانة خاصة في المجتمع؛ فالانتساب في العرف الصوفي يكسب الشهرة بالصلاح التي تبنى عليه الشخصية، وهو ما تحقق لصلحاء الزاوية الشرقاوية المغربية؛ إذ تجمع الكتب التي تصدت لترجمتهم على انتسابهم العمري نسبة إلى الصحابي الجليل عمر بن الخطاب من جهة الأب $^{8}$ ، وإلى الرسول صلى الله عليه وسلم من جهة الأم $^{9}$ . وتوفر هذا العامل أسهم بشكل مباشر في ثقة المجتمع المغربي في هذه الأسرة.

## 2-1- إثارة الأهواء بأهمية الاسم الشخصى:

يؤكد تاريخ الزاوية الاختيارات الرمزية لتسمية عدد من شيوخ الزاوية الشرقاوية اسم "محمد"؛ نذكر من ذلك محمد بن أبي القاسم مؤسس الزاوية الشرقاوية المتوفى عام 1010ه/1602م، وابنه محمد الغزواني، وابنه الآخر محمد المكناسي، ومحمد المفضل دفين سلا، ومحمد المعطى المتوفى عام 1082ه/1681م، ومحمد المدعو بالصالح المتوفى عام 17727م، ومحمد المعطى بن الصالح المتوفى عام 17727م، ومحمد العربي بنداود المتوفى عام 1316ه/1898م أولا يخفى على المتلقي دلالات وعلامات هذا الاسم، ومدى أهميته وتأثيره في وجدان الجمهور المتلقي العربي والمسلم، إذ يشير بشكل مباشر إلى تقمص هؤلاء الشيوخ هوية "محمد" النبي العربي، والرهان به أمام المجتمع للاقتداء بسلوكات الرسول "محمد"، صلى الله عليه وسلم، داخل المجتمع المغربي، خاصة وأن الاسم "محمد" مقرون بنعوت وصفات من قبيل "الصالح"، و"المفضل"، و"المعطى"، و"العربي"؛ وهي كلها كُنَى وألقاب أسندها الجمهور المربد لشيوخ الزاوية الشرقاوية للدلالة على الخصال الحميدة التي توفرت فهم.

وعموما فإن هوية صلحاء الزاوية الشرقاوية، جعلتهم يحظون بالقبول في مجتمع يعرف اختلافا وتعددا في العادات والتقاليد واللهجات، ليجدوا الطريق معبأ أمامهم، حيث نشأوا وترعرعوا في كنف أسرة عربية شريفة عريقة، وتعاطوا العلم منذ صغرهم، قبل أن يصبحوا علماء، وينعتون بالصلحاء، مما سيجعلهم يحظون بالاحترام والتقدير بين الخاصة والعامة. وقد ذاع صيتهم أكثر من خلال الخدمات الاجتماعية التي قدموها للمجتمع.

## 2- دور الخدمات الاجتماعية في تشكيل أهواء الجمهور:

تنصرف أعمال وسلوكات صلحاء الزاوية الشرقاوية إلى إحداث أثر مجتمعي يترتب عنه أثر عملي سلوكي يضمن إثارة الأهواء في وجدان المتلقي، وهذا رهان تواصلي بين الشيوخ والمريدين مقصده التواصل مع المجتمع، فكان شيوخ الزاوية يقدمون خدمات اجتماعية من كرم وعناية ومبيت وصلح وغيرها من الأعمال والخدمات، وهذه الصورة الاجتماعية الغرض منها كسب ثقة جمهور لبناء موقف عاطفي مبني على الحب والاحترام والرغبة في شيوخ الزاوية.

## 2-1- إثارة الأهواء عن طريق إكرام الضيوف:

أدرك شيوخ الزاوية الشرقاوية المغربية أن بناء الثقة بين الزاوية والمجتمع لا يمكن أن يحدث في معزل عن العالم الخارجي، لأن الصوفي يحتاج إلى تأكيد حضوره بمشاركته مشاكل وهموم المجتمع، وهذا الأمر يتطلب قبل كل شيء الاهتمام بحاجياتهم، وحل مشاكلهم، إذ كانت الخدمات التي قام بها شيوخ الزاوية سببا رئيسا في التئام أفراد المجتمع حول صلحائها. فالشيخ مَحمد الشرقي مؤسس الزاوية بذل مجهودات كبيرة في تقديم مساعدات اجتماعية وإنسانية للناس، إلى درجة أن كل فرد من المجتمع كان يناديه بلسان فاقته 11، فكان لا يرد سائلا فيما طلبه، ولا يقهر قاصدا فيما قصده 12، غمر جوده الناس حتى فاض فضله 13، مما جعل جمهور المريدين يلقبونه بحاتم الطائي 14. كما أن الشيخ محمد المعطى بن الصالح وصفه الجمهور بأنه المريدين يلقبونه بحاء وبذلا وسماحة وفضلا 15 ، والشيخ عبد السلام بن محمد الشرقي نعته المريدون بأنه كان آية في إطعام الطعام 16. وولده عبد السلام بن محمد الشرقي قبل بأن والده

أعطاه الفخار، كناية عن كونه يطعم الطعام للزوار  $^{17}$ . والشيخ محمد الصالح كان "يطعم في زاويته كل من وفد عليه من العامة والخاصة وخاصة الخاصة مثل الأشراف والعلماء والقواد وأعيان القوم"  $^{18}$ ، مخصصا لذلك دكاكين يأخذ من عندهم ما يحتاج إليه من الخبز والتمر والسمن والزيت  $^{19}$ . بل ولم يكتف هذا الشيخ بإطعام الناس، فقد كان يكيل لهم علف دوابهم أيضا  $^{20}$ ، ويرهن ثيابه فيما يأكله الضيوف تلبية للطلبات الكثيرة  $^{12}$ ، معتبرا ذلك صيانة للعرض  $^{22}$ . وكان الشيخ المعطى بن الصالح يخرج إلى الناس ويتفقد أحوالهم، فإذا وجد فيهم جائعا أطعمه وسقاه  $^{23}$ . والشيخ العربي بن المعطى كان يعطي للضيوف عددا وافرا من القمح وتوابعه وصف بأنه لا يدرك بقياس، ولا تسعه قفة الناس  $^{24}$ . ولتلبية كل الطلبات كان يشتري الدقيق والسميد من الخبازين  $^{25}$ ، وأرباب الحوانيت  $^{26}$ ، ويقدمه لبعض المرابطات ليعينوه على إطعام كثرة الضيوف والزوار، بل ويضطر إلى الاستعانة ببعض نساء أسرته، لتحضير موائد الطعام لضيوفه  $^{27}$ .

وبناء على هذا الموقف الاجتماعي كانت استجابة جمهور 28 المجتمع قوية؛ فحين علم الناس بكثرة الوفود والضيوف، بدأوا يأتون لزيارة الشيخ من كل وجهة، ينتخبون الدقيق، ويحملون إليه عددا وافرا من موائد الطعام 29 أو يرسلون له من السوق عددا لا غاية له من الخبر 30 كجزء من المساهمات الاجتماعية الجماهيرية، فضربت إليه أكباد الإبل من كل ناحية، وحط الناس أحمال الرجاء ببابه 31 فأضحت الزاوية الشرقاوية مقصودة لكل الناس وأخبار موائد الطعام التي اشتهر بها الشيخ العربي والأماكن التي كانت تلجأ الزاوية إلى الإطعام فيها عندما تضيق رحابها بالوافدين متواترة عند كل الناس 33 ورغم أن هذا الشيخ كان مقصودا بالجوائز والعطايا والهدايا والصدقات والهبات من الواردين عليه، فإن بعض المصادر 34 تذكر بأنه ترك ديونا سدد بعضها السلطان مولاي سليمان 35.

## 2-2- إثارة الأهواء عن طربق العناية والاهتمام بالضيوف:

مما زاد في شهرة شيوخ الزاوية، اندماجهم في المجتمع، وتأثيرهم في الناس، فهم بخلاف بعض الأولياء الذين آثروا الانفراد والعزلة عن المجتمع، لم يدخروا وسعا وجهدا في العناية بضيوفهم، والاهتمام بهم، "من مباشرتهم ومبرتهم ومواصلتهم بجزيل العطاء، وإكرام وجهتهم

حتى يرجعوا لحال سبيلهم بخير وإكرام، وأكمل مرام"<sup>66</sup>. كما حرص شيوخ الزاوية الشرقاوية أيضا على توفير كل شروط الاستقرار، والإقامة الملائمة للزوار، فالشيخ محمد الصالح "كان شديد الغيرة على أضيافه وأصحابه ولا يتركهم يبيتون عند أحد إلا إذا كان من أهل محبته، وطلبه أن يضيفهم"<sup>75</sup>، كما أنه اعتنى "بتوسيع أماكن إقامة الطلبة والهيئة العلمية العاملة في مدرسة الزاوية، وخصص دورا مهيأة لعلية القوم من علماء وموظفين، بل اعتبر ذلك من وسائل إغراء أطره العلمية الأجنبية حتى تستفيد حلقات الزاوية العلمية من ثقافتهم <sup>86</sup>، وكانت لابنه محمد المعطى دار معدة لأهل فاس <sup>96</sup>، وفي عهد الشيخ محمد العربي بنيت مساكن جديدة إلى جوار مسجد المولى سليمان <sup>40</sup>، لاستقبال أكبر عدد من الضيوف.

تنقلنا هذه الممارسة الاجتماعية من قبل الفرد إلى استجابة جمهور المجتمع وتفاعله مع الخدمات التي يقدمها للناس شيوخ الزاوية الشرقاوية المغربية عبر إثارة عواطفهم وخلق الثقة في شيوخهم والاعتراف الضمني بمصداقيتهم. أي إن استراتيجية الباطوس 41 هي التي جعلت الناس يحملون إلى الشيوخ الهدايا والجوائز والعطايا ويتصدقون ويتآزرون ويتضامنون مع المجتمع، إنه إنجاز فعل خيري بمفهومه الاجتماعي، فعل ينبغي تقديره بوصفه ممارسة اجتماعية جماهيرية عاطفية أكثر مما هو ممارسة فردية، والأمر نفسه يصدق على باقي الممارسات الاجتماعية التي تنسج حياة الناس، والتي تتوسل بالأهواء لإثارة عاطفتهم.

## 3- دور الكرامة في الاستجابة لرغبات الجماهير:

تظل الكرامة القوة الفاعلة الخارقة للعادة من خصوصيات الولي، وتجعله يتحول من وسيط إلى شخص يُقصد لذاته، فالإرادة الجماهيرية الشعبية تفرض على صلحائها الاستجابة لكل مطالبها، فيتحول الشيخ مع هذه الإرادة إلى خادم لحاجيات مجتمعه، ليضمن إمكانية استمراره، إذ تنزع الكرامات منزع انتصار الولي لخدمة الناس، ويتم ذلك من خلال الانعتاق من قيود الزمان، وحدود المكان، وخرق قوانين الطبيعة، وتجاوز المألوف؛ من محادثة الموتى، واستشراف المستقبل، وقطع مسافة طويلة في زمن قصير، والإخبار بالغيوب، وإبراء المرضى، وتسهيل الولادة، وإطعام الطعام في أوان الفاقة وغير ذلك من الأفعال المخالفة للمألوف، التي تتيح للصلحاء إمكانية الاتصال بعالم الغيبيات، الذي منه يستمدون قوتهم وقدرتهم. وببقى

التوسل إلى الصلحاء للدعاء لهم والتبرك بهم من الممارسات الروحية لشيوخ الزاوية الشرقاوية خدمة للجمهور المردد.

#### 1-3- توسط الجماهير الصلحاء لطلب الغيث بالدعاء:

ارتباطا بالأجواء الاجتماعية وبالسياق المحكوم بالقداسة والتقوى. يظل المجتمع مؤمنا ومقتنعا بإمكانات الصلحاء غير العادية للتحكم في قوى الطبيعة، وهذا التمثل الجماهيري لقوة الولي الصالح الروحية يمر عبر مجموعة من الممارسات الاجتماعية الملموسة، ولعل أبرزها التوسط لطلب الغيث؛ فقد جرت العادة عند إحساس الناس بالجذب وقلة الماء، اللجوء إلى الصلحاء والأولياء، من أشياخ الزاوية الأحياء، قصد التوسل إليهم لطلب الغيث بالدعاء، وتجنب الفناء، اعتقادا منهم بقربهم من السماء، فكان لدعائهم مكانة خاصة دون سائر الناس العوام، وهي عادة جرت عليها الجماهير منذ أعوام. ففي زمن والد الشرقي الشيخ أبي القاسم (ت930ه) كان الناس يعمدون إليه في طلب الغيث فيغاثون في قضاء حوائجهم، ويجدون بركته فيما يطلبون 42. وكان الشيخ مُحمد الشرقي هو الغوث، الذي به يُستنزل الغيث وزمن الشيخ فيما يلتجئون، للدعاء لهم فيما يبتغون، ذلك أنه كان حبس المطر في بعض السنين، فالتجأ الناس إلى الشيخ ورغبوه أن يجتهد في الدعاء ليعفو الله عنهم وعن جميع المسلمين. فما مكثوا إلا أياما قليلة حتى أغاثهم الله بالغيث 4.

## 2-3- زيارة الجماهير الصلحاء للتبرك والاستشفاء:

ما دام أن الصلحاء تغمرهم القداسة وتجري على يديهم الخوارق<sup>45</sup>، تجد الناس يطلبون بركتهم سواء في حياتهم أو في مماتهم، فالشيخ مَحمد الشرقي كم من مريض أزال عنه ضره في حياته <sup>46</sup>، وعند موته كانت المرضى وذوي الحاجات يبيتون بقبته طلبا لبركته. والأمر نفسه ينطبق على الشيخين الصالح والمعطى <sup>47</sup>، والشيخ المعطى يزورُه المرضى أملا في الشفاء من أسقامهم <sup>48</sup>. والشيخ العربي كان الناس يستشفون من أمراضهم بأدعيته، التي هي لكل ضر شافية <sup>49</sup>. وما زال الناس يقصدون أضرحة هؤلاء الشيوخ للعلاج والتبرك، حيث جعلوا ضريعي محمد الشرقي ومحمد الصالح لعلاج أنواع متعددة من الحالات المرضية. في حين خصصوا ضريعي محمد المعطى وابنه العربي في علاج الأمراض العقلية والعصبية <sup>50</sup>، ولعل هذا الاعتقاد

يستند إلى سلم القيم الإيجابية التي تعد من المشتركات المتفق<sup>51</sup> علها بين جمهور الصوفية، الذين جعلوا الناس يدركون أن هؤلاء الأشخاص مقربون إلى الله. وعلى هذا المنوال يكون شيوخ الزاوية الشرقاوية حائزين على أفضلية من الله، فهم أولياؤه المكلفون بالناس.

وهكذا تموقع صلحاء شيوخ الزاوية الشرقاوية في قلوب الجماهير على اعتبار أن ممارساتهم جرت في مواقف حرجة وغير عادية، وفي ظروف اقتصادية واجتماعية صعبة، مما جعل المريدون يستغيثون بهم في هذه الظروف. وهذا يعني أن عملية كسب الجمهور كانت بالوجدان أكثر من العقل والمنطق، إذ حملتهم على التصديق والتحكم في إرادتهم والاعتراف بقيادتهم شؤون المجتمع، إنه الموقف الذي يختزل سر استمرار الزاوية الشرقاوية إلى يومنا هذا.

وخلاصة القول إن شيوخ الزاوية الشرقاوية نماذج إنسانية على مستوى من التميز والفرادة مخصوصون بالقداسة وبقيادة الزاوية وهداية الناس لأن سماتهم الصدق والتقوى والصلاح، ومجعولون لخدمة المجتمع وحراسة الدين وتنفيذ برنامجه، لذلك لقيت سيرتهم المنقبية شهرة جماهيرية، بحجة سلوكاتهم وأفعالهم وخدماتهم الاجتماعية، وبسلطة كرامتهم.

## المصادر والمراجع:

- الاستقصا الأخبار دول المغرب الأقصى، أحمد بن خالد الناصري السلاوي، منشورات وزارة الثقافة والاتصال، تحقيق وتعليق أحمد الناصري، إشراف على النشر محمد حعي، إبراهيم بوطالب، أحمد التوفيق، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، 2001م.
- الأسطورة المغربية، دراسة نقدية في المفهوم والجنس، د. جعفر بن الحاج السلمي، منشورات الجمعية المغربية للدراسات الأندلسية، مطبعة الخليج العربي، تطوان، الطبعة الأولى 1423هـ/2003م.
- الأعلام، قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، خير الدين الزركلي، دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الرابعة 1979م.

- الحجاج في الخطاب السياسي، الرسائل السياسية الأندلسية خلال القرن الخامس الهجري أنموذجا (دراسة تحليلية)، د. عبد العالي قادا، كنوز المعرفة للنشر والتوزيع، الأردن، الطبعة الأولى 1436هـ/ 2015م.
- سلوة الأنفاس ومحادثة الأكياس بمن أقبر من العلماء والصلحاء بفاس، محمد بن جعفر الكتاني، تحقيق عبد الله الكامل الكناني، حمزة بن محمد الطيب الكتاني، محمد حمزة بن علي الكتاني، دار الثقافة مؤسسة النشر والتوزيع، الدار البيضاء، الطبعة الأولى 1425هـ/2004م.
  - شجرة النور الزكية في طبقات المالكية، محمد بن محمد مخلوف، دار الفكر.
- الزاوية الشرقاوية زاوية أبي الجعد إشعاعها الديني والعلمي، الجزء الأول، د. أحمد بوكاري، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء.
- الزاوية الشرقاوية زاوية أبي الجعد دورها الاجتماعي والسياسي، الجزء الثاني، د. أحمد بوكاري، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، الطبعة الأولى 1409ه/1989م.
- الفتح الوهبي في مناقب الشيخ العربي، أبو حامد محمد العربي الشرقي، دراسة وتحقيق، د. محمد أفيلال، منشورات باب الحكمة، تطوان، الطبعة الأولى 2020م.
- في بلاغة الحجاج نحو مقاربة بلاغية حجاجية لتحليل الخطابات، الدكتور محمد مشبال، دار كنوز المعرفة للنشر والتوزيع، الأردن، الطبعة الأولى 1438ه/ 2016م.
- في علاقة البلاغة العامة بالبلاغات الخاصة، بلاغة الجمهور عند عماد عبد اللطيف نموذجا، د. إدريس جبري، ضمن بلاغة الجمهور، مفاهيم وتطبيقات، تحرير وتقديم: صلاح حسن حاوي، ود. عبد الوهاب صديقي، دار شهريار، العراق، الطبعة الأولى 2017م.
- كيف ندرس التناص في الخطاب؟ عماد عبد اللطيف، ضمن كتاب جماعي: بلاغة الخطاب الديني، إعداد وتنسيق: د. محمد مشبال، منشورات ضفاف، بيروت، ومنشورات لاختلاف، الجزائر، دار الأمان، الرباط، الطبعة الأولى 2015م.

- المنامات الصوفية التجنيس والتصوير، دراسة وتحقيق كتاب "المرائي" للشيخ محمد المعطى الشرقاوي (1180هـ)، دراسة وتحقيق، محمد أحمد أنقار، منشورات باب الحكمة، تطوان، الطبعة الأولى 2020م.

- يتيمة العقود الوسطى، في مناقب الشيخ أبي عبد الله محمد المعطي، محمد بن عبد الكريم العبدوني، مخطوط الخزانة العامة بالرباط، رقم 305 ك.

#### الهوامش والإحالات

المرقى في بعض مناقب الشيخ الشرقي لعبد الخالق بن محمد العروسي الشرقاوي عرف فيه صاحبه بالشيخ  $^{1}$ محمد الشرقي مؤسس الزاوبة الشرقاوبة، وذكر طربقته، وأشياخه، وبعض كرائمه، وتلامذته، وعرض شيئا من كلامه. وقام بدراسته وتحقيقه الباحث محمد البقالي ونال به درجة الدكتوراه بميزة مشرف جدا بإشراف المرحوم الدكتور عبد الله المرابط الترغي، والدكتور عبد اللطيف شهبون. ونشر الكتاب عن دار الأمان بالرباط في طبعته الأولى سنة 2017م.

- يتيمة العقود الوسطى في مناقب الشيخ المعطى لمؤلفه محمد بن عبد الكريم العبدوني الذي خصصه للتعريف بأشياخ الزاوبة مع التركيز على محمد المعطى ووالده محمد الصالح، فذكر نشأتهم، ومحاسنهم، ومحاسن آبائهم، وأجدادهم، ونسبهم، ووطنهم، وولايتهم، وأحزابهم ووظائفهم، وتآليفهم، ومن تخرج على أيديهم، وعرض بعض كرائمهم. ويقوم بتحقيقه ودراسته أحد الباحثين لنيل درجة الدكتوراه بكلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة عبد المالك السعدى تطوان.

- الروض اليانع الفائح في مناقب أبي عبد الله المدعو بالصالح ألفه الحسن بن محمد الهداجي المعداني وعرف بالشيخ محمد الصالح، وكان أيضا نصيب للتعريف بوالد المترجم له الشيخ محمد المعطى، وبعض كرامات الشيخ محمد الشرق. وقام بتحقيقه ودراسته الباحث أحمد أفيلال بإشراف الدكتور محمد كنون الحسني والمرحوم الدكتور عبد الله المرابط الترغي، ونال درجة الدكتوراه بميزة مشرف جدا من كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة عبد المالك السعدى تطوان.

- اختصار يتيمة العقود الوسطى في مناقب الشيخ المعطى لمؤلفه المكي بن محمد المعطى بن الصالح ذكر فيه كرامات الشيخين محمد الصالح ووالده محمد المعطى. وقام بدراسته وتحقيقه الباحث رشيد بنعجيبة بإشراف المرحوم الدكتور عبد الله المرابط الترغي، ونال درجة الدكتوراه بميزة مشرف جدا، والكتاب قيد الطبع عن منشورات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، المملكة المغربية.

- الفتح الوهبي في مناقب الشيخ العربي ألفه محمد العربي بنداود الشرقي للتعريف بجده الشيخ العربي أحد أشهر شيوخ الزاوبة الشرقاوبة الذين تقلدوا مهام قيادتها في فترات انتكاساتها وإشعاعها، فذكر نسبه ونشأته وأشياخه وطربقته ودون إجازاته، وسرد كراماته. غير أن المؤلف لم يقتصر على الشيخ العربي وإنما ترجم للشيخ المؤسس الزاوبة وأحفاده وشيوخهم وتلامذتهم وللمدرسين العلماء الوافدين على الزاوبة. وهو الكتاب الذي قمنا بدراسته وتحقيقه بإشراف المرحوم الدكتور عبد الله المرابط الترغي والدكتور عبد اللطبف شهبون، ونلنا درجة الدكتوراه بميزة مشرف جدا، وقد نشر الكتاب بدعم من وزارة الثقافة عن دار النشر باب الحكمة بتطوان في طبعته الأولى 2020م.

- <sup>2</sup> تنظر هذه التراجم في: الفتح الوهبي في مناقب الشيخ العربي، أبو حامد محمد العربي الشرقي، دراسة وتحقيق، محمد أفيلال، منشورات باب الحكمة، تطوان، الطبعة الأولى 2020م، قسم الدراسة، المبحث الثالث الخاص بشيوخ الزاوية الشرقاوية، من ص: 58 إلى ص: 65.
- 3 الحجاج في الخطاب السياسي، الرسائل السياسية الأندلسية خلال القرن الخامس الهجري أنموذجا (دراسة تحليلية)، د. عبد العالي قادا، كنوز المعرفة للنشر والتوزيع، الأردن، الطبعة الأولى 1436هـ/ 2015م، ص: 172.
  - 4 الفتح الوهبي، ص: 415.
- <sup>5</sup> الزاوية الشرقاوية زاوية أبي الجعد إشعاعها الديني والعلمي، أحمد بوكاري، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء: 43/1.
  - <sup>6</sup> الفتح الوهبي، ص: 85.
  - <sup>7</sup> يتيمة العقود الوسطى، في مناقب الشيخ أبي عبد الله محمد المعطى، محمد بن عبد الكريم العبدوني، مخطوط الخزانة العامة بالرباط، رقم 305 ك، ص: 91.
    - 8 يتيمة العقود الوسطى، ص: 91، الفتح الوهبي، ص: 85، 172، 277، 432.
- <sup>9</sup> يتيمة العقود الوسطى، ص: 95، الفتح الوهبي، 85، المنامات الصوفية التجنيس والتصوير، دراسة وتحقيق كتاب "المرائي" للشيخ محمد المعطى الشرقاوي (1180هـ)، دراسة وتحقيق، محمد أحمد أنقار، منشورات باب الحكمة، تطوان، الطبعة الأولى 2020م، ص: 142.
  - $^{10}$  تنظر ترجمة هذه الأعلام في الفتح الوهبي، ص: 58-64 والمراجع المذكورة في الهوامش.
    - 11 الفتح الوهبي، ص: 269.
    - 12 يتيمة العقود الوسطى، ص: 72.
      - 13 الفتح الوهبي، ص: 269.
    - <sup>14</sup> يتيمة العقود الوسطى، ص: 73.
      - <sup>15</sup> المصدر نفسه، ص: 73.
      - 16 الفتح الوهبي، ص: 360.
      - <sup>17</sup> المصدر نفسه، ص: 357.
    - <sup>18</sup> يتيمة العقود الوسطى، ص: 40
      - 19 المصدر نفسه، ص: 292.
      - <sup>20</sup> المصدر نفسه، ص: 42.
      - 21 المصدر نفسه، ص: 41
      - 22 المصدر نفسه، ص: 42.
      - <sup>23</sup> المصدر نفسه، ص: 215.
      - <sup>24</sup> الفتح الوهبي، ص: 524.

- <sup>25</sup> المصدر نفسه، ص: 462.
- <sup>26</sup> المصدر نفسه، ص: 448.
- <sup>27</sup> الزاوية الشرقاوية، زاوية أبي الجعد دورها الاجتماعي والسياسي، أحمد بوكاري، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، الطبعة الأولى 1409ه/1989م: 16/2.
- 28 في هذا الصدد ميز الأستاذ الباحث عماد عبد اللطيف بين ثلاثة أنواع من الاستجابات؛ الاستجابة الآنية المباشرة، والاستجابة عماد عبد المباشرة، والاستجابة اللاحقة". ينظر كيف ندرس التناص في الخطاب؟ عماد عبد اللطيف، ضمن كتاب جماعي: بلاغة الخطاب الديني، إعداد وتنسيق: محمد مشبال، منشورات ضفاف، بيروت، ومنشورات الاختلاف، الجزائر، دار الأمان، الرباط، الطبعة الأولى 2015م، ص: 261.
  - <sup>29</sup> الفتح الوهبي، ص: 462.
  - <sup>30</sup> المصدر نفسه، ص: 462.
  - 31 الفتح الوهبي، ص: 462.
  - <sup>32</sup> المصدر نفسه، ص: 440.
  - 33 الزاوية الشرقاوية: 16/2.
  - <sup>34</sup> الفتح الوهبي، ص: 440.
- <sup>35</sup>- هو سليمان بن محمد بن عبد الله بن إسماعيل، أبو الربيع، الشريف العلوي، من سلاطين المغرب وعلمائه، بويع بفاس سنة 1208هـ/1766م. له حواش وتعاليق بويع بفاس سنة 1208هـ/1766م. له حواش وتعاليق على الموطأ والمواهب و"عناية أولي المجد بذكر آل الفاسي ابن الجد"، وجمع له كاتبه المؤرخ الزباني فهرسا لأسماء شيوخه سماه" جمهرة التيجان في ذكر الملوك وأشياخ مولانا سليمان". ترجمته في: الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى، أحمد بن خالد الناصري السلاوي، منشورات وزارة الثقافة والاتصال، تحقيق وتعليق أحمد الناصري، إشراف على النشر محمد حجي، إبراهيم بوطالب، أحمد التوفيق، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، 2001م: 7/171-210، سلوة الأنفاس ومحادثة الأكياس بمن أقبر من العلماء والصلحاء بفاس، محمد بن جعفر الكتاني، تحقيق عبد الله الكامل الكناني، حمزة بن محمد الطيب الكتاني، محمد حمزة بن علي الكتاني، دار الثقافة مؤسسة النشر والتوزيع، الدار البيضاء، الطبعة الأولى 1425هـ/2004م: 285-285، الأعلام، شجرة النور الزكية في طبقات المالكية، محمد بن محمد مخلوف، دار الفكر: 380-381 رقم 1523، الأعلام، قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، خير الدين الزركلي، دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الرابعة 1979م: 133.
  - <sup>36</sup> المصدر نفسه، ص: 462.
  - <sup>37</sup> يتيمة العقود الوسطى، ص: 42.
    - 38 الزاوية الشرقاوية: 17/2-18.
      - <sup>39</sup> الفتح الوهبي، ص: 411.
      - 40 الزاوية الشرقاوية: 18/2.
  - 41 الباطوس لفظ عام يدل على مجموعة من الأهواء التي يثيرها الخطيب في السامع لحمله على قبول دعواه أو وجهة نظره، وهو إحدى الاستراتيجيات الخطابية الثلاث إلى جانب الإيتوس (خلق الخطيب) واللوغوس

(الحجج العقلية) التي تناولها أرسطو في نظريته البلاغية. ينظر في بلاغة الحجاج نحو مقاربة بلاغية حجاجية لتحليل الخطابات، الدكتور محمد مشبال، دار كنوز المعرفة للنشر والتوزيع، الأردن، الطبعة الأولى 1438هـ/ 2016م، ص: 257.

- <sup>42</sup> الزاوية الشرقاوية: 19/2.
- 43 الفتح الوهبي، ص: 272.
- <sup>44</sup> المصدر نفسه، ص: 415.
- 45 الأسطورة المغربية، دراسة نقدية في المفهوم والجنس، جعفر ابن الحاج السلمي، منشورات الجمعية المغربية للدراسات الأندلسية، مطبعة الخليج العربي، تطوان، الطبعة الأولى 1423هـ/2003م، ص: 168.
  - <sup>46</sup> الفتح الوهبي، ص: 467.
  - <sup>47</sup> المصدر نفسه، ص: 451.
  - <sup>48</sup> المصدر نفسه، ص: 402.
  - <sup>49</sup> المصدر نفسه، ص: 462.
  - <sup>50</sup> الزاوية الشرقاوية: 18/2 الهامش: 14.
  - <sup>51</sup> الاتفاق المسبق هو أحد مستويات البناء الخطاب الحجاجي، ويشمل مجموعة من المسلمات التي تشكل نقط التوافق بين الخطيب والسامع، وبتعبير ألان بيريندونير مجموعة المعارف التي يتقاسمها المتحاورون في تواصلهم اليومي. ينظر: في بلاغة الحجاج، ص: 152.